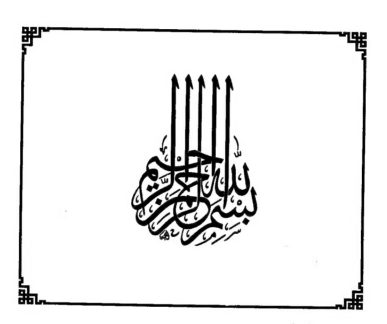
فيخ الداعميار لمجيار لمجيار فيت فيت فيت التوجيد

حَالِيفَ العَلَّامَة حَايِّر بَنِ مِحْد بِنِ حَسَنَ بِنَ مِحْدِينَ مِنْ عِسُلَمَاء الشّارقة فِأُول الفَرْق الثالثُ عثر

> حَقَّهُ وُعَلَّهُ عَلَيْهُ بگربن تحباس أبوزت ر

> > حار المؤيد



فَيْحُ اللَّهِ الْمِحْيِّرِ الْمُحِيْرِ فَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ حَيْدِ شَرَّحَ شِي نَابْ اللَّهِ حَيْد

# جَمَيْعِ الْجِقُوقِ مَجِفُوطة للينَّاسِتُ القلبعثة الأولحث ١٤١٧ هـ / ١٩٩٦م

لأُول مرة يُطْبَع بَعُد عَامِر ١٣١٧هـ.



الطَّائِفَتْ: ٧٣٢١٨٥١

الأدابة العامة . الرياض حب لذة : ٦٢١٤٢٤١ ماتنف: ١٩٥٥ - ١٩٧٧ - ١٩٠٥ أبها : ١٩٧٥ - ١ فاكش: 2.٢٢٦١٥

## مقرمتم للتحقيق

الحمد لله، والصلاة والسلام على رسول الله، وعلى صحابته ومن اهتدى بهداه أما بعد: فإن الإمام أبا عبدالله محمد بن إسماعيل البخاري، المتوفى سنة ٢٥٦ ـ رحمه الله تعالى ـ قد بادر في صحيحه: «الجامع الصحيح» إلى عقد كتاب فيه باسم: «كتاب التوحيد» أي توحيد العبادة، فجمع فيه أصول هذا الباب، وقفاه أئمة هذا الشأن، حتى إذا كان في القرن السابع الهجري، وفاتحة القرن الثامن قيض الله أبا العباس، تقي الدين، شيخ الإسلام أحمد بن عبدالحليم ابن تيمية النميري المتوفى سنة ٧٢٨ ـ رحمه الله تعالى ـ فبذل جهداً مباركاً في هذا الباب، فقرر مسائل التوحيد، أتم تقرير، ونفض عنه غُبار الوثنيين، والقبوريين، والمتصوفة، وأغاليط الجاهلين، وقفاه تلامذته من بعده، وفي مقدمتهم تلميذه صاحب التصانيف المفيدة أبو عبدالله شمس الدين محمد بن أبي بكر الشهير بابن قيم الجوزية المتوفى سنة ٧٥١ ـ رحمه الله تعالى ـ وكان على الجادة الإسلامية الصافية أئمة حفاظ منهم: ابن عبدالهادي، والذهبي، وابن كثير، وابن رجب، والمقريزي، وأفرد فيه كتاباً سماه: «تجريد التوحيد» وهكذا. حتى وصلت النوبة إلى الشيخ محمد بن عبدالوهاب التميمي المتوفى سنة ١٢٠٦ \_ رحم الله الجميع \_ فألف كتابه: «كتاب التوحيد» الذي عقده في (ستة وستين) باباً، بناه على آيات القرآن العظيم، وأحاديث النبي الكريم، وما عليه الصحابة والتابعون ـ رضي الله عنهم

أجمعين - ثم يختم كل باب بما فيه من المسائل أكثرها ثلاثون مسألة في الباب، وأقلها مسألتان في الباب، فتناوله العلماء في أكثر من عشرين مؤلفاً، شرحاً، وتحشية، وتوضيحاً، وجُلُها - ولله الحمد مطبوعة، متداولة، وكان أولها شرح حفيده الشيخ سليمان بن عبدالله بن محمد بن عبدالوهاب المتوفى سنة ١٢٣٣ باسم: "تيسير العزيز الحميد" لكن لم يكمله، وأشهرها على الإطلاق: "فتح المجيد" لحفيده الشيخ عبدالرحمن بن حسن بن محمد بن عبدالوهاب المتوفى سنة ١٢٨٥، وكانت طبعته الأولى سنة ١٣١١ الكناء ناقصة.

ومن بين هذه الشروح هذا الكتاب: «فتح الله الحميد المجيد شرح كتاب التوحيد» لمؤلفه الشيخ/ حامد بن محمد بن حسن بن محسن. المطبوع سنة ١٣١٧ في أمرتسار من عمل الهند، وهو أول شرح يُطبع كاملاً لكتاب التوحيد.

والمؤلف \_ رحمه الله تعالى \_ لا نعرف عنه شيئاً أكثر مما ذكر، وبعد البحث علمت أنه من (الشارقة) في: (الإمارات العربية المتحدة).

ولم أر له مؤلفاً سوى هذا الكتاب، وكتاب آخر طبع في آخره باسم: «جلاء العينين في بيان الدينين» وهو نظم افتتحه بقوله:

حمدناً ونحن الحامدون لربنا لنا ملجاً ذخر لنا ورجاء وعدد أبيات هذه المنظومة، نحو (ألف) بيت.

وأما مؤلَّفه هذا: فكنت تحصلت على نسخته المذكورة عام 1۳۸٥ هدية من المدرس بالمسجد الحرام الشيخ علي بن محمد بن

عبدالعزيز الهندي الحائلي ثم المكى \_ أثابه الله \_.

وكان في أوله نقص، فوجدت نسخة منه في: «المكتبة السعودية بالرياض» وما أن اتصلت بأمينها \_ أثابه الله \_ إلا وصدَّر لي نسخة منه وبعث بها إلي فكمل بها النقص في الأولى \_ والحمد لله \_.

ولما قرأت هذا الشرح وجدته نفيساً، سهل العبارة (١)، دقيق المعاني، محرر المدارك، فأحببت أن أنشره ليعم نفعه، وينتشر الدعاء لمؤلفه \_ رحمه الله تعالى \_.

### طريقة المؤلف في الشرح:

هي أنه ـ رحمه الله تعالى ـ يمزج المتن بالشرح، ويربط بينهما بما يوضح مقاصده، ويزيد في إفادة قارئه.

وقد شرح مقدمة الكتاب وجميع أبوابه سوى الباب السادس والعشرين وهو:

(باب ما جاء في النشرة) فقد ساقه دون تعليق عليه.

واقتصر في شرحه لكل باب على:

١ ـ إيضاح الترجمة.

٢ ـ تفسير الآيات.

٣ ـ شرح الأحاديث والآثار .

أما المسائل التي في آخر كل باب من المتن: (كتاب التوحيد) فلم يعلق عليها بشيء، بل لم يأت بها في سياقه.

ولهذا: رأيت أن أذكر كل باب من المتن قبل الشرح. وأن أجعل عناوين بداية شرح كل باب في أعلى يسار الصفحة عند بداية

<sup>(</sup>١) وفيه بعض ألفاظ وتراكيب قد يستنكرها العربي الفصيح.

كل باب. واقتصرت خدمة التحقيق بالمقابلة، والتصحيح، وتخريج مختصر للأحاديث والآثار، وعزو النقول إلى مصادرها، ما أمكن ذلك.

ثم إتباعه بفهارس كاشفة، والله الموفق، وصلى الله على نبينا محمد وآله وسلم.

بكر بن عبدالله أبو زيد ١٤١٦/١٠/٣٠ في مدينة النبي ﷺ

#### بسم الله الرحمن الرحيم

مقدمة الشرح

الحمد لله الذي تفرد بالملك، والملكوت، والعظمة، والجبروت، بقهره وعزته، خلق السموات والأرض وما بينهما، وجعل الظلمات والنور بعلمه وقدرته، ودَبَّرَ العالمين بالتدبير الكامل، التام، الحسن برحمته، وحكمته، وكرَّم ابن آدم بالصورة الحسنة، ورزقه من الطيبات على سائر بريته، وخص الجن والإنس من بين خلقه بآياته المبينة لأحكامه، ورسالته، وأرسل إليهم الرسل، وأنزل معهم الكتب، وأعطاهم المعجزات الباهرات؛ لإتمام حجته، وبيان محجته، وَأَمَرَهُم أن يبلغوا رسالاته: أن لا يعبدوا إلا الله، ولا يشركوا في ربوبيته، وألوهيته، وخَصَّ من بين الرسل محمد بن عبدالله نبيًّا، ورسولاً لآخر الزمان لتجديد طريقة إبراهيم وملته الحنيفية التي تُنَادي على رؤوس الملأ أن لا نشرك بالله في ربوبيته ووحدانيته، فأنذر ﷺ بصوته الأعلى على الصفا من سمع النداء أن لا وَاقِيَ من عذاب الله ونقمته، وعَمَّ وخَصَّ ﷺ وقال: «اشتروا أنفسكم عن الله لا أغني عنكم من الله شيئاً»(١). في دنياه وآخرته، فأبى المشركون إلا التبرك باللات، والعُزَّى، ومناة، والصالحين في مدة دعوته، فأذن الله له بقتال من أبى عن التوحيد بماله، ونفسه، وحجته، بجهدته، فحينئذ أَذَلَ الله المشركين فأذعنوا بوحدانية الله وألوهيته، وأكمل الله الدين على يده عَلَيْ فليس لأَحَدِ يَدَّعِي متابعته أن يحيد عن شريعته، فلما أراد الله أن يختاره ﷺ قال مبلغاً وناصحاً ومبيناً لأمته: «خلفت فيكم الثقلين لن

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٥٣) و(٤٧٧١)، ومسلم (٢٠٤) و(٢٠٦).

تضلوا ما تمسكتم بهما كتاب الله وسنتي»(١). الحديث. فيا متبعي محمد امتثلوا وصيته، وإنه لمّا توفي على ووقع بعض الخلل في ما ورد عنه عنه على العباد بالراسخين في العلم، فاجتهدوا في جمع ما ورد عنه الله على العباد بالراسخين في العلم، فاجتهدوا في جمع ما ورد عنه عن أقواله، وأفعاله، وفسروا القرآن بما سمعوا من التابعين مما جاء عن الرسول على حِدَتِه، الأئمة المتقنون، والثقات الراسخون، مثل محمد بن إسماعيل البخاري، وأبي الحسين مسلم بن الحجاج القشيري، وأبي عبدالله مالك بن أنس الأصبحي، وأبي عبدالله أحمد بن حنبل الشيباني، وأبي عيسى محمد بن عيسى الترمذي، وأبي معدالله شعيب النسائي، وأبي عبدالله محمد بن يزيد القزويني، وأبي [محمد] عبدالله بن عبدالرحمن الحمد بن عبدالله بن عبدالرحمن الدارقطني معدالله بن عبدالرحمن الدارمي، وأبي الحسن علي بن عمر الدارقطني وغيرهم، ضبطوا الأحاديث، وَفَرَزُوْها، وَبَيَّنُوا صَحِيْحَها مِنْ سَقِيْمِها وَقَوِيَّها مِنْ ضَعِيْفِها، وبوَّبوها، ونَوَّعُوْها من جهة الأسانيد والرواة على وقويَها مِنْ ضَعِيْفِها، وبوَّبوها، ونَوَّعُوْها من جهة الأسانيد والرواة على ثمانية وثلاثين نوعاً أعلاها الصحيح.

وقد اجتهد في جمعه وجد محمد بن إسماعيل البخاري، ومسلم بن الحجاج، واتفق على صحة ما فيهما علماء الأمصار، وأهل الدراية بالرواية من الراسخين في العلم، وسائر الأنواع ذكرها الثقات الراسخون.

هذا وقد أمر الله تعالى عباده إذا تنازعوا في الأمر أن يرجعوا ويردوا إلى كتاب الله وسنة رسوله على الثابتة عنه، قال الله تعالى:

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو بكر الشافعي في «الغيلانيات» عن أبي هريرة كما في «كنز العمال» (۱/ ۱۷۳) رقم ۸۷٥.

﴿يا أيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولي الأمر منكم فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ﴾. [النساء: ٥٩]. فبان من منطوق الآية فرضية الرد إلى كتاب الله وسنة رسوله بعد وفاته على وبان من مفهوم الآية عدم إيمان مَنْ لَمْ يَرِدِ الأمر عند التنازع إلى كتاب الله وسنة رسوله، فإذا وُزِنَ الأمر المُنَازَعُ فيه بِميزان الوحيين، فما وافقهما فهو القِسْطُ الذي أمر الله به، وهو الحق، وما خالفهما فهو الباطل، والضلال، قال تعالى: ﴿فماذا بعد الحق إلا الضلال ﴾. [يونس: ٣٢].

ولَمَّا غفل أكثر الناس عن كتابه، وسنة رسوله، وتدبر ما فيهما من الحِكَم والمعاني، ولم يتبعوهما كما هما، بل ونَقَصُوا، وغَيَروا، وبَدَّلُوا، وقَدَّمُوا وأَخَرُوا، ومضى على ذلك سنين عديدة، ومدة مديدة، واعتادوا عليه أباً وجدًّا، فحينئذ صعب عليهم الالتفات إلى كتاب الله وسنة رسوله على لما ذُكِّرُوا بهما، وحُضُّوا على الرجوع إليهما عند التنازع لما رأوا من غربة ما في الكتاب والسنة لما بينهم؛ لمخالفتهم الكتاب والسنة في أكثر الأمور قصداً وفعلاً وقولاً، وذلك مصداق قول الرسول الصادق المصدوق «بدأ الإسلام غريباً وسيعود غريباً كما بدأ فطوبي للغرباء قيل: من الغرباء؟ قال: الذين يصلحون ما أفسد الناس»(۱). وقال على القرآن إلا رسمه، مساجدهم عامرة وهي الإسلام إلا اسمه ولا من القرآن إلا رسمه، مساجدهم عامرة وهي خراب من الهدي، علماؤهم شر من تحت أديم السماء، منهم تخرج الفتنة وفيهم تعود». الحديث رواه علي بن أبي طالب رضي الله

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱٤٥) إلى قوله: فطوبى للغرباء. ورواه أحمد (۷۳/٤) بتمامه من حديث عبدالرحمن بن حسنة.

عنه (١)، كيف لا وقد آن في هذا الزمان ﴿وإذا قيل لهم تعالوا إلى ما أنزل الله وإلى الرسول قالوا حسبنا ما وجدنا عليه آباءنا أولو كان آباؤهم لا يعلمون شيئاً ولا يهتدون﴾. [المائدة: ١٠٤]. فجعلوا حجة صحة ما هم عليه من مخالفة الكتاب والسنة فعل آبائهم ولو طلب منهم برهاناً أو حجة لم يأتوا بغير هذا، كما قال تعالى: ﴿أُم آتيناهم كتاباً من قبله فهم به مستمسكون بل قالوا إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مهتدون﴾. [الزخرف: ٢٧]. وقال تعالى: ﴿وكذلك ما أرسلنا من قبلك في قرية من نذير إلا قال مترفوها إنا وجدنا آباءنا على أمة وإنا على آثارهم مقتدون﴾. [الزخرف: ٢٣]. يخبر تعالى رسوله ويسليه أن كل قوم قالوا لنبيهم هذا المقال، فلا تعجب من قومك في هذا ولكن العجب كل العجب من ناس يدعون الإيمان بالله والكتاب واليوم الآخر وهم كاذبون، قال تعالى: ﴿وَمَنَ النَّاسُ مِنْ يَقُولُ آمَنَا بالله وباليوم الآخر وما هم بمؤمنين يخادعون الله والذين آمنوا وما يخدعون إلا أنفسهم وما يشعرون في قلوبهم مرض فزادهم الله مرضآ ولهم عذاب أليم بما كانوا يكذبون﴾. [البقرة: ٩]. وذلك لأنهم لو كانوا صادقين في الإيمان لقدموا أمر الله ورسوله على غيرهما، قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تقدموا بين يدي الله ورسوله﴾. [الحجرات: ١].

قال البيضاوي وغيره من المفسرين: المعنى: لا تقطعوا أمراً قبل أن يحكما به، فإذا كان هذا أمر الله، فكيف يتصور ويسوغ التشريع بما لم يأذن به الله ورسوله؟ وقد قال تعالى: ﴿أَم لَهُم شَرَكَاء شُرَعُوا لَهُم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الديلمي في «مسنده» (۱۰۷/۱) بإسناد ضعيف جداً. وانظر «السلسلة الضعيفة» للألباني (۱۹۳۶).

من الدين ما لم يأذن به الله . [الشورى: ٢١]. كيف وقد قال الله تعالى: ﴿ اتبعوا ما أنزل إليكم من ربكم ولا تتبعوا من دونه أولياء قليلاً ما تذكرون ﴾ . [الأعراف: ٣]. وقال تعالى: ﴿ واعتصموا بحبل الله جميعاً ﴾ . [آل عمران: ٢٠٣]. فسر بالقرآن والإسلام، وقال تعالى: ﴿ وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾ . [الأنعام: ١٥٣]. عن عبدالله بن مسعود قال: خط لنا رسول الله ﷺ خطًا ثم قال: ﴿ هذا سبيل الله ، ثم خط خطوطاً عن يمينه وعن شماله وقال: هذه سبل على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه، وقرأ: ﴿ وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ذلكم وصاكم به لعلكم تتقون ﴾ (١) . وعن ابن عباس: ﴿ من تعلم كتاب الله ثم اتبع ما فيه هداه الله من الضلالة في الدنيا ووقاه يوم القيامة سوء الحساب » . وفي رواية قال: ﴿ من اقتدى بكتاب الله لا يضل في الدنيا ولا في الآخرة ثم تلا هذه الآية: ﴿ فمن اتبع هداي فلا يضل ولا يشقى ﴾ . [طه: ١٢٣]. رواه رزين (٢) .

وعن عبدالله بن عمر قال: قال رسول الله على: «ستفترق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة كلهم في النار إلا فرقة واحدة، قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: ما أنا عليه وأصحابي»(٣). ومعلوم بالضرورة أن

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱/ ٤٣٥ و٤٦٥) والدارمي (٦٧/١) والحاكم (٣١٨/٢) وصححه ووافقه الذهبي، وله شاهد من حديث جابر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الفريابي وسعيد بن منصور وابن أبي شيبة وغيرهم عن ابن عباس قوله وانظر «الدر المنثور» (٥٦/٤)

 <sup>(</sup>٣) روى من حديث أنس وأبي هريرة ومعاوية وعوف بن مالك وابن عمرو بمعناه،
 وبعضها يقوي بعضاً. فأخرجه عن أنس أحمد ٣/١٤٥، وابن ماجه (٣٩٩٣)،
 وأخرجه عن أبي هريرة أحمد (٢/ ٣٣٢)، وأبو داود (٤٥٩٦)، والترمذي =

الذي عليه الرسول ﷺ وأصحابه هو الكتاب والسنة.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من تمسك بسنتي عند فساد أمتى، فله أجر مائة شهيد»(١). فعلم من هذا الحديث أن أمته تفسد، فحينتذ لازم على المسلم أن يتبع الكتاب والسنة ويترك الأهواء والآراء كيف لا، وقد ورد عن جابر عن النبي عَلِيْهُ حين أتاه عمر فقال: إنا نسمع أحاديث من اليهود تعجبنا أفترى أن نكتب بعضها؟ فقال: «أمتهوكون أنتم كما تهوكت اليهود والنصارى، لقد جئتكم بها بيضاء نقية، لو كان موسى حيًّا ما وسعه إلا اتباعي»<sup>(۲)</sup>. فإذا كان موسى كليم الله ورسوله لو كان حيًّا ما يسعه إلا أن يتبع الرسول فيما يقول، فكيف بغيره يسوغ له أن يزيد أو ينقص عما أمر الله ورسوله، كيف وقد ورد أن أبا بكر الصديق وابن مسعود والمقدام وسلمان الفارسي وهم عشرة أنفار اجتمعوا في بيت عثمان بن مظعون وذلك بعد وعظ وعظهم الرسول ﷺ وقالوا: تعالوا نتعاهد ونتحالف على أعمال زائدة لعل الله يرحمنا: نصوم دائماً ولا نفطر، ونصلى الليالي ولا نرقد، ونعتزل النساء ونتزهد في الدنيا، ونترك اللحم والدسم، ونلبس فسمع النبي ﷺ بذلك فأتاهم وقال: «إنى ما أمرت بذلك، إنى أصوم وأفطر، وأصلى وأرقد، وأتزوج النساء، وآكل اللحم والدسم ومن رغب عن سنتي فليس مني». فقالوا: كيف نفعل بحلفنا يا

<sup>= (</sup>۲۲٤٢)، وصححه وأخرجه عن معاوية أحمد (۲/۲۲)، وأبو داود (٤٥٩٧) وصححه الحاكم ١٩٨١. وأما حديث عوف بن مالك فأخرجه ابن ماجه (٣٩٩٢). وانظر مجمع الزوائد ٧/ ٥١٠ ـ ٥١٤.

<sup>(</sup>١) رواه ابن عدي في (الكامل) (٢/ ٩٠) وسنده ضعيف جداً، وانظر (السلسلة الضعيفة) (٣٢٦).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه بهذا اللفظ البيهقي في شعب الإيمان (١/٤٧٩، ٤٨٠)، وأخرجه بنحوه أحمد في المسند ٣/ ٣٨٧، وانظر: الإرواء ١٥٨٩.

رسول الله؟ فأنزل الله: ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم﴾. [المائدة: ٨٩]. ذكره الكاشف(١) في تفسير هذه الآية.

وعن أنس قال: جاء ثلاثة رهط إلى أزواج النبي على يسئلون عن عبادة النبي على فلما أخبروا بها تقالوها، فقالوا: أين نحن من النبي وقد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، فقال أحدهم: أما أنا فأصلي الليل أبداً، وقال الآخر: أنا أصوم النهار ولا أفطر، وقال الآخر: أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبداً، فجاء النبي على فقال: "أنتم الذين قلتم كذا وكذا، والله إني لأخشاكم لله وأتقاكم له، لكن أصوم وأفطر، وأصلي وأرقد، وأتزوج النساء، فمن رغب عن سنتي فليس مني"(۱). متفق عليه. فإذا كان اجتهاد الصحابة في ما لم يأمر به الله ونقائص ما يفعلونه في هذا الزمان ويجعلونه سنة مطردة بل أشد من ونقائص ما يفعلونه في هذا الزمان ويجعلونه سنة مطردة بل أشد من السنة، لأنهم لا يُخِلُون بها ويُخِلُون بالسنة، كيف يسوغ ذلك وقد قال المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ وتمسكوا بها، وإياكم ومحدثات الأمور، فإن كل محدثة بدعة، وكل بدعة ضلالة». فإنه عليه قد عم ولم يخص بل قال: «كل بدعة ضلالة».

ومن أعجب العجاب من يترك شمس الضحى ويستنير بنور السهى، يترك قول الرسول المعصوم عن الخطأ والنسيان ويستدل بقول من يجوز عليه الزلة والهفوان، ولا يؤمن عليه من الذنوب والعصيان،

<sup>(</sup>۱) أي الزمخشري في: تفسيره الكشاف. ويظهر أن المؤلف ـرحمه الله تعالى ـ تعوزه الكتب، فينقل من تفسير الزمخشري، والبيضاوي ما يعتقده حقًا، دون ما وقعا فيه. والله المستعان.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٠٦٣) ومسلم (١٤٠١).

يترك قول من فرض الله طاعته ويتعلق بقول من نهى الله تعالى أن يقبل قوله إلا بميزان الكتاب والسنة.

فلما تعلقوا بالآراء والأهواء وتركوا متابعة الشريعة كما هي وقعوا في الشرك والكفر والشقاق، قال تعالى: ﴿فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم﴾. [النور: ٢٣].

قال الإمام أحمد بن حنبل: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته يذهبون إلى رأي سفيان، والله تعالى يقول: ﴿فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة﴾. أتدري ما الفتنة؟ الشرك، لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في شيء من الزيغ فيهلك.

هذا ولم تزل الحال على ما وصفنا من الأمور العظام إلى أن أراد الله إزالة البدع والضلالات ونفى الشبهات والجهالات على يد من أقامه هذا المقام ـ نعني به خلف السلف الكرام المتبع لهدي سيد الأنام شيخ الإسلام (۱) ـ وذلك تصديق قول الرسول الله وإن الله يبعث لهذه الأمة على رأس كل مائة سنة من يجدد لها دينها». رواه أبو داود والحاكم والبيهقي في «المعرفة» وإسناده صحيح. فخصه الله في هذا الزمان بهذا الفضل العظيم ـ متابعة الكتاب والسنة وإزالة كل ضلالة وبدعة، أحسن الله له بجزيل الثواب ـ فإنه قد دعا إلى الله ليلاً ونهاراً سرًا وجهاراً، وكُبُر على المخالفين أمره فلم ينته عن ذلك حتى قيض الله له أنصاراً وأعواناً، وصنف رحمه الله التصانيف في بيان التوحيد الذي أرسلت الرسل وأنزلت الكتب، لأجله، وبيان دين سيد المرسلين الذي بعث به عليه مستدلاً في ذلك بالآيات القرآنية والسنن النبوية،

<sup>(</sup>۱) يعني/ الشيخ محمد بن عبدالوهاب التميمي، المتوفى سنة ١٢٠٦ \_ رحمه الله تعالى \_.

وما ذكر في تفسيرهما من أقوال الصحابة رضي الله عنهم والتابعين وأئمة الدين رحمهم الله تعالى.

هذا ولما من الله علي بالهدى بعد الضلال، أردت أن أسلك مع السالكين في مسلك التوحيد، وأمشي مع السابقين في ميدان الإخلاص والتجريد، وأُحَدِث بما أنعم الله علي بنور الهدى والإيمان بعد ليالي الشرك والكفران، وأبين ما وفقني له من معاني التوحيد وشُعب الشرك بما يمكنني من التبيان، ولو لم أكن من سُباق هذا الميدان، ولكن أرجو من الرحمن أن أمشي على أثر العارفين بحول الله الكريم المنان. فاستخرت الله في شرح «كتاب التوحيد» الذي صنفه شيخ الإسلام قامع البدع المشيعة والأمور الشركية الشنيعة، محيي السنن المحمدية والأحكام الشرعية، معتصماً بالكتاب والسنة، تاركاً للأهواء والآراء والبدع المظلمة المدلهمة، قاصداً به إظهار دين سيد المرسلين، وبيان ما أمر الله ورسوله بالحجج والبراهين ولو خالفه المبطلون، ممعناً قوله تعالى: ﴿إِن الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى من بعد ما بيناه للناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون﴾. [البقرة: بيناه للناس في الكتاب أولئك يلعنهم الله ويلعنهم اللاعنون﴾. [البقرة:

واستعنت الله على أن يوفقني لما يحب ويرضى من القول السديد والبصر الحديد، بما أمكنني من معاني التوحيد وفوائل الإخلاص والتجريد، رجاء لما عنده من جزيل الثواب، ووقاية من أليم العقاب وسوء الحساب، إنه الكريم الوهاب، وعنده حسن المآب، وأرجوه من فضله العميم، وإحسانه القديم، والرجاء عنده ما يخيب، وهو القريب المجيب، وأن ينفع بما أذكر من نظر إليه بعين التبصر، والله الموفق المعين، وعليه توكلي وبه أستعين.

بسم الله الرحمن الرحيم، الباء للاستعانة وهي حرف جر، شرح البسملة واسم لغة من لغاتها الستة، قال الناظم:

اسمٌ بضمِّ أولِ والكسرِ مع همزةٍ وحذفها والقصر وهو مجرور بالباء، والجار والمجرور متعلق بعامل مقدر إما عامل عام يصلح في كل مقام كالابتداء، أو عامل خاص كأقرأ في القراءة وأصنف في التصنيف، وأمثال هذه، وعلى كلتا الحالتين إما فعل كاستقر وثبت، أو اسم كمستقر وثابت، وعلى أي تقدير مقدم أو مؤخر فالوجوه المتصورة فيها ثمان صور، فالأولى منها ما كان عامًّا مؤخراً وفاقاً للفظ الحديث «كل أمر ذي بال لم يبدأ فيه باسم الله فهو أقطع $^{(1)}$ . وفي حديث  $^{(7)}$ أ، وفي آخر:  $^{(7)}$ أ، والمعنى: فهو قليل البركة أو مفقود البركة، وفاقاً للمقصود الذي هو الابتداء بذكر الله قبل كل شيء ولو قدر مقدماً لحصل المقصود حصولاً ما، ولكن الحصول التام الأوفى بالتأخير اسماً كان أو فعلاً، قال ابن القيم - رحمه الله -: «لحذف العامل في بسم الله فوائد عديدة منها: أنها موطن لا ينبغي أن يقدم فيه سوى ذكر الله، فلو ذكر الفعل وهو لا يستغنى عن فاعله كان ذلك مناقضاً للمقصود فكان في حذفه مشاكلة اللفظ للمعنى ليكون المبدوء به اسم الله تعالى كما تقول في الصلاة: الله أكبر.

أخرجه عبدالقادر الرهاوي في «الأربعين» كما في «الدر المنثور» ٢٦/١ والحديث

أخرجه أبو داود (٤٨٤٠) وفي سنده قرة بن عبدالرحمن المعافري قال الإمام أحمد: منكر الحديث جدًا.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الإمام أحمد (٣٥٩/٢) من حديث قرة بن عبدالرحمن المعافري به.

ومنها أن الفعل إذا حذف صح الابتداء في التسمية في كل عمل وقول بما يخص ذلك العمل والقول.

ومنها: أن الحذف أبلغ لأن المتكلم بهذه الكلمة كأنه يدعي الاستغناء بالمشاهدة عن النطق بالفعل فكأنه لا حاجة إلى النطق به لأن المشاهدة والحال دالة على أن هذا الفعل وكل فعل إنما هو باسم الله تعالى والحوالة على شاهد الحال أبلغ من الحوالة على شاهد المنطق كما قيل:

ومن عجب قول العواذل ما به وهل غير من يهوى يحب ويعشق(١)

ولفظ (الله) عَلَم على الأصبح على ذات واجب الوجود المستجمع لجميع صفات الكمال، ونعوت الجلال، المنزه عن العيوب والنقائص المتصلة والمنفصلة. وأصله من أله يأله إلها بمعنى: معبود، كتب يكتب كتاباً بمعنى مكتوب، فأريد تعريفه فأدخل عليه الألف واللام للتعريف فصار الإله فأدغمت اللام في اللام فصار الله وهو من تألهه القلوب بكمال المحبة وغاية الذل والخضوع لقدرته الكاملة وعلمه المحيط بكل شيء. وهذا معنى العبادة وعلى هذا كان عامًا في كل من عبده بهذا النوع باطلا كان أو حقًا، فلما أمعن النظر فكرر ثم كرر واستشهد على إثبات الحق ونفي الباطل ما وجدت الشهود كرر واستشهد على إثبات الحق ونفي الباطل ما وجدت الشهود المرضية العدول السنية العلية إلا بإثباته للواحد الأحد الصمد الوتر المعبود المقصود وذلك لما تفكرت العقول السليمة والفطر المستقيمة ما رأت يوفي بالشهود إلا من اتحد بالأسماء الحسنى والصفات العليا والأفعال الكاملة التامة الحسنة والأقوال الصدق العدل، وذلك الله تعالى، فأفعاله الجميلة أبهرت العقول أن يدركوا كنه حِكمِهَا، وأقواله تعالى، فأفعاله الجميلة أبهرت العقول أن يدركوا كنه حِكمِهَا، وأقواله

 <sup>(</sup>۱) (بدائع الفوائد) ۱/۲۵.

الصدق العدل عجزت ألسنة الفصحاء أن يأتوا بمثلها أو بعضها، وأسماؤه الحسنى قصرت الأوهام أن يدركوا لها كفواً غيره، وصفاته العليا عجز الخلق أن يرقوا مراقيها، فثبت الحق وهو العبادة للمستحق المتوحد بأوصاف الكمال ونعوت الجمال، وهو الله لا إله إلا هو سبحانه وتعالى، ونفت العبادة عن غيره لأن غيره خلقه وتحت قهره وتصريفه ﴿ ذلكم الله ربكم خالق كل شيء لا إله إلا هو فأنى تؤفكون﴾. [غافر: ٦٢]. فليس له كفو حتى يستحق العبادة، وهل يستحق الحمد إلا مدبراً يربي جميع العالمين بحسناه وذاك هو الله الذي ليس مثله شيء، هو الأحد المعبود جل ثناؤه ولقد كان قبل الخلق حيًّا وقيماً ولم يبق بعد الخلق قط سواه هو الموجد القيوم بالخلق لا سواه فكل له عبد ذليل لمولاه فمن أين يلقى المشرك الكفؤ مثله ومن أين يلقى من له الأمر إلا هو فسبحانه سبحانه جل شأنه علا واعتلى عن كل ندِّ وأشباه قال تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَــُدُّ ۞ ٱللَّهُ الفت مَدُ ١٥ لَمْ يَكِذِ وَلَمْ يُولَدُ ١٥ وَلَمْ يَكُن لَمُ كُفُوا أَحَدُ ١٥٠. [الإخلاص: ١ ـ ٤]. فهو الله لا إله إلا هو فعال لما يريد لا مضاد لأمره ولا معقب لحكمه ولا رادّ لقضائه لا شريك له في ملكه ولا في ربوبيته ولا في ألوهيته ولا ند له ولا ضد ولا مثل، ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، يعز ويذل ويخفض ويرفع ويعطي ويمنع، لا مانع لما أعطى ولا معطى لما منع، له الملك وله الحمد وله الثناء الكامل وله الخلق والأمر كل يوم هو في شأن لا إله إلا هو ولا رب لنا سواه.

الرحمن صفة لله واستبعد قوم أن يكون الرحمن نعتاً لله من قوله تعالى: (بسم الله الرحمن الرحيم) قالوا: ويدل على هذا أن الرحمن علم مختص بالله لا يشاركه فيه غيره وليس هي كالصفات التي هي كالعليم والقدير والسميع والبصير ولهذا لا يحتوي على غيره

تعالى، قالوا: ويدل عليه أيضاً وروده في القرآن غير تابع لما قبله لقوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ ﴾. [طه: ٣٠]. ﴿ ٱلرَّحْمَانُ ١٠ ﴾. [الرحمن: ١]. ﴿ أَمَّنْ هَلَا ٱلَّذِى هُوَ جُنَدُّ لَكُو يَنصُرُكُو مِن دُونِ ٱلرَّحْمَٰنِّ﴾. [الملك: ٢٠]. وهذا شأن الأسماء المختصة، لأن الصفات لا تقتصر على ذكرها دون الموصوف، قال السهيلي: والبدل عندي ممتنع وكذلك عطف البيان لأن الأول هو أعرف المعارف وأبينها ولهذا قالوا: وما الرحمن ولم يقولوا وما الله، ولكنه وإن جرى مجرى الأعلام فهو وصف يراد به الثناء وكذلك الرحيم إلا أن الرحمن من أبنية المبالغة كغضبان ونحوه وإنما دخله معنى المبالغة من حيث كان في آخره ألف ونون كالتثنية فإن التثنية في الحقيقة تضعيف، وكذلك هذه الأبنية وفائدة الجمع بين الصفتين، أعني الرحمن الرحيم الإنباء عن رحمة عاجلة وآجلة وعامة وخاصة، قلت: ولهذا أي عمومية الرحمة في الدنيا وخصوصيته في الآخرة للمؤمنين الموحدين مثل مطابق يظهر الأمر المعنوي المشار إليه في صورة الحسي عند الأذهان، وهو أن الكريم إذا أمر عمَّالاً أن يصنعوا له شيئاً وأحضر للعمال الطعام وحضر مع العمال ناس غيرهم أطعم الكل لكرمه ولم يرض أن يشذ منهم أحد؛ لأنه يرى أن ذلك نقص في جانبه وهو كذلك عند الكريم فكيف بأكرم الأكرمين، ولكن إذا حضر عند إعطاء الأجرة فلم يعط إلا العاملين فالله تعالى له المثل الأعلى في السموات والأرض، في الدنيا رحمته وسعت كل شيء، وفي الآخرة عند إعطاء الجزاء ما يرحم إلا العاملون المخلصون بفضله وأمسك رحمته عن المجرمين بعدله، قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيُّو فَسَأَكَتُبُهَا لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ ﴾. [الأعراف: ١٥٦]. قال ابن القيم \_ رحمه الله \_: أسماء الرب تعالى هي أسماء ونعوت فإنها دالة على صفات كماله فلا تنافي فيها بين العلمية

والوصفية، فالرحمن اسمه تعالى ووصفه، لا تنافي اسميته وصفيته، فمن حيث هو صفة جرى تابعاً على اسم الله تعالى، ومن حيث هو اسم ورد في القرآن غير تابع بل ورود الاسم العَلَم(١). ولما كان هذا الاسم مختصًا به سبحانه حسن مجيئه مفرداً غير تابع لمجيء اسم الله تعالى كذلك، وأما الجمع بين الرحمن الرحيم ففيه معنى هو أحسن من المعنيين الذين ذكرهما السهيلي وهو: أن الرحمن دال على الصفة القائمة به سبحانه وتعالى، الرحيم دال على تعلقها بالمرحوم فكان الأول للوصف، والثاني للفعل، فالأول دال على أن الرحمة صفة، والثاني دال على أنه يرحم خلقه برحمته، وإذا أردت فهم ذلك فتأمل قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا ﴿ وَاللَّهِ مِهِمْ رَءُوتُ رَحِيعٌ ١٩٤٠ [التوبة: ١١٧]. ولم يجيء قط رحمان بهم، فعلم أن الرحمن هو الموصوف بالرحمة والرحيم برحمته، وهذه نكتة لا تكاد تجدها في كتاب. انتهى. قلت: وهذا المعنى الذي ذكره ـ رحمه الله \_ هو كما قال، لكن لا يفي بعمومية الرحمة في دار التكليف للكافر والمسلم، والبر والفاجر، وخصوصيتها في دار الجزاء للمؤمنين المتقين كما قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ فَسَأَكْتُبُهَا لِلَّذِينَ يَنَّقُونَ ﴾. أي الشرك وفروعه وذلك أن الشيخ \_ رحمه الله \_ بيَّن أن الرحمن دال على أن الرحمة صفته تعالى، والرحيم دال على أنه يرحم خلقه برحمته، وهذا لا ينكره من له أدنى لب ومعرفة، ولكن ما يشعر هذا القول بعموميتها في الدنيا وخصوصيتها في الآخرة، وهذان المعنيان هما أليق بمبادي الأمور؛ لأنه يتبرأ العامل من الحول والقوة، ويعلم أنه لولا رحمته عليه لكان من الخاسرين، وأيضاً يصلح النية

<sup>(</sup>١) ﴿بداع الفوائد ١/ ٢٧.

والعمل إذا علم أن الرحمة مختصة في الآخرة بالمؤمنين، فتأمل. فإن قلت: بدأ المؤلف ـ رحمه الله ـ بالبسملة ولم يبدأ بالحمدلة وقد ورد في الأثر في كل منهما أنه على قال: «كل أمر ذي بال لم يبدأ باسم الله فهو أقطع»(١). وكذلك ورد «كل أمر ذي بال لم يبدأ بالحمد لله فهو أقطع»(٢). قلت: الحمد هو الثناء باللسان على جميل الاختيار مطلقاً بإزاء النعمة أم لا، وهذا القدر حصل من قوله: بسم الله الرحمن الرحيم وبدؤه بها لأن فيها أوصاف ثلاثة متضمنات الثناء، وثانياً: ليس في الحديثين إشعار بالجمع بينهما، فعلى هذا لو يكتفي بواحدة منهما لحصل المقصود الذي هو الابتداء بذكر الله تعالى قبل كل شيء تيمناً وتبركاً مستعيناً به، وثالثاً: ليس فيهما تصريح بكتابتهما أمام المقصود الذي يريده، بل إذا سمى الله تعالى وحمد الله بلسانه وبدأ بمقصوده الذي يريده حصل المراد والامتثال بما قال الرسول ﷺ، فعلى هذا فربما أن الشيخ \_ رحمه الله \_ حمد الله بلسانه عند الابتداء ولم يكتبه. فإن قلت: كيف الجمع بين الحديثين وكلاهما ذكر فيهما الابتداء فإن بدء بالبسملة لم يبدأ بالحمدلة وإن بدأ بالحمدلة ما بدأ بالبسملة؟ قلت: الابتداء على ثلاثة أنواع: حقيقي وهو الذي لم يذكر قبله شيء، وإضافي وهو الذي ذكر قبله شيء ولكنه قبل الخطبة، وعرفي وهو الذي قبل المقصود، فالابتداء بالبسملة: حقيقى إضافى عرفى، والابتداء بالحمدلة إضافي عرفي لا حقيقي، والابتداء بالخطبة عرفي لا إضافي ولا حقيقي لأنه في العرف يطلق عليها أنها مبدوء بها لأنها قبل المقصود والغاية.

<sup>(</sup>١) تقدم في الصفحة رقم ٥.

<sup>(</sup>٢) تقدم في الصفحة رقم ٥.

#### كتاب التوحيد

المستن

وقول الله تعالى: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون﴾. [الذاريات: ٥٦]. وقوله: ﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت﴾. [النحل: ٣٦]. وقوله: ﴿وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه وبالوالدين إحساناً﴾. [الإساء: ٣٣]. وقوله: ﴿واعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً﴾. [النساء: ٣٥]. وقوله: ﴿قل تعالوا أتلُ ما حرم ربكم عليكم ألا تُشركوا به شيئاً﴾. [الأنعام: ١٥١ - ١٥٤].

قال ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_: من أراد أن ينظر

إلى وصية محمد ﷺ التي عليها خاتمه فليقرأ قوله تعالى: ﴿وَأَن عَالَوا أَتُل مَا حَرَم رَبُّكُم عَلَيْكُم ﴾ - إلى قوله -: ﴿وَأَن

هذا صراطي مستقيماً ﴾. [الأنعام: ١٥٤].

وعن معاذ بن جبل \_ رضي الله عنه \_ قال: كنت رديف النبي على حمار فقال لي: «يا معاذ أتدري ما حق الله على الله»؟ فقلت: الله ورسوله أعلم. قال: «حق الله على العباد أن يعبدوه ولا يشركوا به شيئاً، وحق العباد على الله أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً» فقلت: يا رسول الله أفلا أبشر الناس؟ قال: «لا تبشرهم فيتكلوا» أخرجاه في الصحيحين.

فيه مسائل:

الأولى: الحكمة في خلق الجن والإنس.

الثانية: أن العبادة هي التوحيد؛ لأن الخصومة فيه. الثالثة: أن من لم يأت به لم يعبد الله، ففيه معنى قوله: ﴿ولا أنتم عابدون ما أعبد﴾. [الكافرون: ٣، ٥].

الرابعة: الحكمة في إرسال الرسل.

الخامسة: أن الرسالة عمت كل أمة.

السادسة: أن دين الأنبياء واحد.

السابعة: المسألة الكبيرة أن عبادة الله لا تحصل إلا بالكفر بالطاغوت؛ ففيه معنى قوله: ﴿فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله..﴾. [البقرة: ٢٥٦].

الثامنة: أن الطاغوت عام في كل ما عُبد من دون الله.

التاسعة: عظم شأن ثلاث الآيات المحكمات في سورة الأنعام عند السلف. وفيها عشر مسائل، أولها النهي عن الشرك.

العاشرة: الآيات المحكمات في سورة الإسراء، وفيها ثماني عشرة مسألة، بدأها الله بقوله: ﴿لا تجعل مع الله إلها آخر فتقعد مذموماً مخذولا﴾. [الإسراء: ٢٢]. وختمها بقوله: ﴿ولا تجعل مع الله إلها آخر فتلقى في جهنم ملوماً مدحوراً﴾. [الإسراء: ٣٩]. ونبهنا الله سبحانه على عظم شأن هذه المسائل بقوله: ﴿ذلك مما أوحى إليك ربك من الحكمة﴾. [الإسراء: ٣٩].

الحادية عشرة: آية سورة النساء التي تسمى آية

الحقوق العشرة، بدأها الله تعالى بقوله: ﴿اعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً ﴾. [النساء: ٣٦].

الثانية عشرة: التنبيه على وصية رسول الله ﷺ عند موته.

الثالثة عشرة: معرفة حق الله تعالى علينا.

الرابعة عشرة: معرفة حق العباد عليه إذا أدوا حقه.

الخامسة عشرة: أن هذه المسألة لا يعرفها أكثر الصحابة.

السادسة عشرة: جواز كتمان العلم للمصلحة.

السابعة عشرة: استحباب بشارة المسلم بما يسره.

الثامنة عشرة: الخوف من الاتكال على سعة رحمة

الله .

التاسعة عشرة: قول المسؤول عمّا لا يعلم: الله ورسوله أعلم.

العشرون: جواز تخصيص بعض الناس بالعلم دون بعض.

الحادية والعشرون: تواضعه ﷺ لركوب الحمار مع الإرداف عليه.

الثانية والعشرون: جواز الإرداف على الدابة.

الثالثة والعشرون: فضيلة معاذ بن جبل.

الرابعة والعشرون: عظم شأن هذه المسألة.

قال الشيخ: كتاب التوحيد كتاب، مصدر كتب يكتب كتاباً بمعنى مكتوب، والتوحيد مصدر وحد يوحد توحيداً، كصرف يصرف تصريفاً من الثلاثي مزيد فيه بتكرار العين وكتاب مضاف إلى التوحيد، والمجموع خبر لمبتدأ محذوف، أي هذا كتاب في بيان التوحيد ووصفه وصفته وأنواعه، فأما بيانه مجملًا فهو إفراد الله بالعبادة التي شرعها على لسان رسوله ﷺ ونفي العبادة عما سواه، لا على ما ظنه ابن سينا أخذاً مما نسب إلى أرسطو اليوناني أن التوحيد أن تجعل الإله الوجود المطلق مجرداً عن الأوصاف جميعها لا يعلم ولا يسمع ولا يبصر ولا يختار ولا يشاء، لكن هذا الوجود المطلق المجعول لها لا يفني أبداً. والشرك عندهم إثبات الصفات للإله، هذا توحيد ابن سينا والنصير الطوسي الملاحدة ومن تبعهم. ولا على ما ظنه ابن سبعين وأهل الاتحاد أن تجعل الكائنات بأسرها الله هو عينها لا غيرها ولا هنا عبد ورب وخالق ومخلوق. والشرك عندهم أن الوجود اثنين: رب وعبد. ولا على ما ظنه الجهم ومن تبعه من أهل تعطيل التوحيد نفي الصفات التي وصف الله نفسه بها في القرآن كالعلو والكلام ونحوهما، والشرك عندهم إثبات الصفات لله، وهؤلاء مع ابن سينا يتوافقون في الشرك، وقولهم فيه واحد سواء، لكن اختلفوا في التوحيد عند ابن سينا الوجود المطلق هو الإله مجرداً عن الصفات، وهؤلاء عندهم الإله الذات المجرد عن الصفات فتأمل. ولا على ما ظنه الجبرية أن التوحيد عندهم أن الله فاعل الأفعال التي تصدر من الإنسان كلها طاعة أو فسوق، قبيح أو حسن، شرك أو كفر، نفاق أو إيمان، والعبد كالميت ما له فعل، بل هو مجبور على ما يصدر منه، تعالى الله عما يقول الظالمون علوًا كبيراً.

وأما صفة التوحيد: أن تجعل الخالق المكوِّن المدبر نصب عينيك وتفنى فيه (١)، أن تفنى في معرفة أسمائه الحسنى وصفاته العليا وأفعاله الحسنة، وأقواله الصدق وتستدل بها على أنه المستحق للعبادة وحده لا شريك له، وأن عبادة ما سواه باطل، قال تعالى: ﴿ذَلَكُ بَأَنَ الله هو الحق وأن ما يدعون من دونه الباطل﴾ فحينئذ تثمر لك هذه الحالة أن تقطع العلائق عن الخلائق من حيث الجملة على الإطلاق، وتجعلهم كالعدم المحض وتقول: إياك نعبد وإياك نستعين، وكيف لا وقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُوَّ وَابِت يُرِدُكَ بِغَيْرِ فَلَا رَآذَ لِفَصْلِلِهِ ۖ ﴾ . [يونس: ١٠٧]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَفَرَءَ يُشُم مَّا تَلْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرٍّ هَلْ هُنَّ كَلْشِفَاتُ ضُرِّيةِ أَوْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلَ هُرَكَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتِهِ مَلْ حَسْبِيَ اللَّهُ عَلَيْهِ يَتُوَكَّلُ ٱلْمُتَوَّكِلُونَ ۞ ﴿. [الزمر: ٣٨]. وغير ذلك من الآيات الدالة على ذلك، أما ترى أن الله تعالى أمر رسوله بالتعلق به تعالى وحده، من بعد ما بين صريحاً أن غيره لا ينفع ولا يضر؟ هذا؛ فكيف يجتمع في قلب مؤمن سليم الإيمان الإيمانُ بهذه الآيات وأشباهها، ودعوة غير الله في كشف الكربات ودفع الملمات وقد قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِينَ زَعَمْسُمْ مِّنِ دُونِهِ فَكَا يَمْلِكُونَ كَشْفَ ٱلضُّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ۞﴾. [الإسراء: ٥٦]. ذكر المفسرون أن ناساً كانوا يعبدون عيسى، وناساً عزيراً، فأنزل الله تعالى هذه الآية أن هؤلاء لا يملكون لكم شيئاً لا كشف الضر عنكم ولا تحويلاً للضر، قال تعالى: ﴿قُلُ لَلَّهُ الْأَمْرُ جَمِيعاً﴾ وقال تعالى: ﴿ فَسُبُّكُ نَ ٱلَّذِي بِيَدِهِ؞ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ١٤٥٠ [يس: ٨٣]. هذا في الدنيا، وقال تعالى: ﴿ وَمَا أَذَرَىكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ ثُمَّ مَا أَدْرَىكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ ۞ يَوْمَ لَا تَمْلِكُ نَفْسٌ

<sup>(</sup>١) الفناء اصطلاح صوفي.

فبين الله أن ليس لأحد دون الله دعوة لا في الدنيا ولا في الآخرة؛ لأن بيده الآخرة والأولى، وما سواه تحت قهره وتصريفه، قال تعالى: ﴿ إِنَّ عَيْنَا لِلْهُدَىٰ ﴿ وَإِنَّ لِنَا لَلْخِزَةَ وَالْأُولَىٰ ﴾. [الليل: ١٦، ١٣]. وذلك بأن غير الله ليس له ملك في السموات والأرض ولا شراكة ولا عوانة ولا شفاعة إلا بإذنه. قال تعالى: ﴿ قُلِ اَدْعُوا اللَّذِي رَعَمْتُم مِن دُونِ اللَّهُ عَوانة ولا شفاعة إلا بإذنه. قال تعالى: ﴿ قُلِ اَدْعُوا اللَّذِي رَعَمْتُم مِن دُونِ اللَّهُ وَيَهِمَا مِن شِرَكِ وَمَا لَهُ مِنْ طَهِيرٍ ﴾ ولا تنفعُ الشّفاعة عنده إلّا لِمَنْ أَذِت لَمْ حَقَّ إِذَا فُزِعَ عَن مُونِ اللّهُ وَمَا لَهُ مِنْ طَهِيرٍ ﴾. [سبا: ٢٢، قُلُوبِهِمْ قَالُوا الْحَقِّ وَهُو الْعَلِيُّ الْكِيرُ ﴾. [سبا: ٢٢، قُلُوبِهِمْ قَالُوا الْحَقِّ وَهُو الْعَلِيُّ الْكِيرُ ﴾. [سبا: ٢٢، والشفاعة إلا بإذنه، هذا فكما أن النور والظلمة لا يجتمعان، وكذلك والسفاعة إلا بإذنه، هذا فكما أن النور والظلمة لا يجتمعان، وكذلك الحياة والممات اجتماعهما محال، كذلك الإيمان بهذه الآيات وما أشبهها لا يجتمع مع دعوة غير الله في كشف الضر وتحويله، بل مهما وجد واحد منهما في شخص انتفى الثاني ولابد، كالنور والظلمة.

وأما وصف التوحيد: فوصفه النور، ووصف ضده وهو الشرك و الظلمة، قال تعالى: ﴿ ﴿ اللَّهُ ثُورُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ السَّمَوَةِ فَهَا مِصْبَاحُ الْمِصْبَاحُ فِي نُجَاجَةٌ الزُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كُونَكُ دُرِيَّ يُوقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُبْدَرَكَةِ زَيْتُونَةٍ لَا شَرْقِيَّةٍ وَلَا غَرْبِيَةٍ يَكَادُزَيْتُهَا يُضِيَّهُ وَلَوْ لَمْ تَمْسَسَهُ نَارُّ نُورُ عَلَى ثُورُ عَلَى ثُورً اللهِ مَنْ اللهُ ال

مَهْدِي ٱللَّهُ لِنُورِهِ مَن يَشَآءُ وَيَضْرِيبُ ٱللَّهُ ٱلْأَمْثَلَ لِلنَّاسِ وَٱللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمُ ١٠٠٠ [النور: ٣٥]. فمثل الله نوره الذي في قلب المؤمن بمشكاة، أي: كوة فيها المصباح، والمصباح في زجاجة، أي: القنديل والزجاجة التي فيها المصباح كأنها كوكب من حسن صفاء الزجاجة، وتوقد فتيلة المصباح من شجرة مباركة، زيتونة لا شرقية فيغلب عليها الحرورة فيصفر لونه، ولا غربية تغلب عليها البرودة فيغبر لونه، بل معتدلة في الطبع فصفى لونه، يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسه \_ لشدة صفائه \_ نار، نور على نور، نور المصباح ونور الزجاجة ونور الزيت فكما إذا اجتمعت هذه الأنوار حصل منها أنوار عظيمة، كذلك قلب المؤمن الموحد وكما أن الزيت الذي وصفه الله تعالى ﴿يكاد يضيء ولو لم تمسسه نار﴾ وكذلك قلب الموحد يكاد يستبصر بنور التوحيد ويتبرهن ببراهين قاطعة وحجج ساطعة عقلاً على المبطلين والملحدين وأصحاب البدع بما يدحض حججهم ويبطل مآخذهم من دون أن يسمع من عالم أو فقيه أو محدث. وهل ذلك إلا كما قال تعالى: ﴿ يكاد زيتها يضييء ولو لم تمسسه نار ﴾. قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ: الثالث قلب محشو بالإيمان قد استنار بنور الله وانقشعت عنه حجب الشهوات وأقلعت تلك الظلمات، فلنوره في صدره إشراق، ولذلك الإشراق إيقاد ولو دنا منه الوساوس احترق به، فهو كالسماء التي حرست بالنجوم فلو دنا منه ليتخطاها رجم فاحترق، وليست السماء بأعظم حرمة من المؤمن، وحراسة الله له أتم حراسة من حراسة السماء، والسماء معبد الملائكة ومستقر الوحي، وفيها الطاعات، وقلب المؤمن مستقر التوحيد والمحبة والمعرفة، وفيه أنوارها، فهو حقيق أن يحرس ويحفظ من كيد العدو فلا ينال منه شيئاً إلا خطفة، وقد مثل هذا بمثال حسن، وهو ثلاثة بيوت: بيت للملك فيه كنوزه

وذخائره وجواهره، وبيت للعبد ليس فيه جواهر الملك وذخائره، وبيت خال صفر لا شيء فيه فجاء اللص ليسرق من أحد البيوت فمن أيها يسرق؟ فإن قلت من البيت الخالي كان محالاً؛ لأن البيت الخالي ليس فيه شيء فيسرقه، ولهذا قيل لابن عباس: أن اليهود تزعم أنها لا توسوس في صلواتها، فقال: وما يصنع الشيطان بالقلب الخراب؟ وإن يسرق من بيت الملك كان ذلك كالمستحيل الممتنع، فإن عليه من الحرس ما يرده، ولا يزال ما لا يستطيع اللص من الدنو منه، كيف وقد حارسه الملك بنفسه؟ وكيف يستطيع الدنو منه وحوله من الحرس والجند ما حوله؟ فلم يبق للص إلا البيت الثالث وهو الذي يشن عليه الغارات، فقلب خلا من الخير كله وهو قلب الكافر والمنافق فذلك بيت الشيطان قد أحرزه لنفسه واستوطنه واتخذه مسكناً ومستقرًا فأي بيت الشيطان قد أحرزه لنفسه واستوطنه واتخذه مسكناً ومستقرًا فأي شيء يسرق منه وفيه خزائنه وذخائره وشكوكه ووساوسه؟ انتهى.

قلت: وذلك لما خلا من قلبه نور التوحيد ونور الكتاب والسنة صار مثله كما قال تعالى: ﴿ أَوْ كَظُلُمُتِ فِي بَعْرٍ لَجِي يَغْشَلُهُ مَنْ مِنْ فَوقِهِ مَعْنَ فَوْرَا فَمَا لَهُ مِن نُورٍ ﴿ فَهَ النور: ٤٠]. وحينئذ لقي العدو عليه مساطي (١)، وهذا شأن العدو الضعيف: وهو الشيطان ضعيف فإنه في الكيد، قال تعالى: ﴿ إِنَّ كَيْدَ الشّيطانِ كَانَ ضَعِيفًا ﴿ وَ النساء: ٧٦]. وشأن السراق وقطاع الطريق بل السباع الضواري بل والهوام وحشرات والأرض كالحيات والعقارب وأشباهها ما يظهرون ولا يعدون على الخصون والبيوت والطرق إلا في الليل المشتمل على الظلمات التي الحصون والبيوت والطرق إلا في الليل المشتمل على الظلمات التي

<sup>(</sup>١) هي مِنَ السَّطْوِ، يعني: «مداخل» أي أن الشيطان سَطَا على ابن آدم؛ لما ضعف نور التوحيد في قلبه.

تستر الأعين عن الإبصار والاستبصار ويستغنم الفرص؛ لما فيها من الغفلة والسكون وعدم الفطنة والدرك، فهم على هذا حتى يتبين النور، فإذا أحسوا بنور فروّا واستكمنوا. وهذا القلب يضاده قلب المؤمن، كتضاد النور والظلمة، قال تعالى: ﴿ اللَّهُ وَلِيُّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ يُخْرِجُهُم مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ أَوْلِيآ وَهُمُ ٱلطَّلْعُوتُ يُخْرِجُونَهُم مِّنَ ٱلنُّورِ إِلَى ٱلظُّلُمَاتِ أُوْلَتِهِكَ أَصْحَابُ ٱلنَّارِ هُمْ فِيهَا خَلِدُونَ ١٠٥٠]. وتضاد القلبين كتضاد الحياة والممات، قال تعالى: ﴿ أَوْمَن كَانَ مَيْــتُا فَأَحْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَمُ نُورًا يَمْشِي بِهِ فِ ٱلنَّاسِ كَمَن مَّثَلُمُ فِي ٱلظُّلُمَنتِ لَيْسَ بِخَارِج مِنْهَا ﴾. [الأنعام: ١٢٢]. قوله تعالى: ﴿ إِذَاۤ أَخْرَجُ يَكُمُ لَرَّ يَكُذُّ يَرَعُهَّا ﴾. [النور: ٤٠]. مثلٌ للمشرك أنه لما تراكمت على قلبه الظلمات بعضها فوق بعض، ظلمة الشرك وظلمة الجهل وظلمة اتباع الأهواء والآراء والآباء، فحينتذ لم يكد يرى القبيح والحسن، والحق والباطل، أي لا يميز بينهما بل ربما يجعل القبيح حسناً، والحسن قبيحاً، والحق باطلًا، والباطل حقًّا؛ لعمى بصيرته، قال تعالى: ﴿ فَإِنَّهَا لَا تَعْمَى ٱلْأَبْصَئْرُ وَلَكِكِن تَعْمَى ٱلْقُلُوبُ ٱلَّتِي فِي ٱلصَّدُورِ ۞ ﴿ [الحج: ٤٦]. ووقوع هذا الداء العضال في الكفار والمشركين والمنافقين أمر واضح، نطق به الوحيان، ويقع في أهل المعاصى إذا أدمنوا عليها، قال تعالى: ﴿ كُلَّا بَلُّ رَانَ عَلَىٰ قُلُوبِهِم مَّا كَانُواْ يَكْسِبُونَ ﴿ إِلَّهُ ١٤ ]. فلما كان هذا ممكن الواقع ولا يدفعه دافع ولا يمنعه مانع إلا الله العليم الواسع كان رسول الله ﷺ يدعو بهذا الدعاء: «اللهم أرني الحق حقًّا وارزقني اتباعه، وأرني الباطل باطلاً وارزقني اجتنابه ولا تجعله مُلتبساً علي فأضل»(١).

<sup>(</sup>١) قال الحافظ العراقي في «المغني عن حمل الأسفار» ٦٤٣/١: «لم أقف لأوله على أصل...».

وأما أنواعه، فالتوحيد نوعان: قولي اعتقادي، وفعلي، فالقولي الاعتقادي نوعان: ثبوتي وسلبي، والسلبي أيضاً نوعان: سلب العيوب النقائص والعيوب كلها عنه تعالى، وهذا أيضاً نوعان، سلب العيوب المتصلة التي تنسب إلى الذات أي يعتريه كالموت والنوم والسنة والعبث والجهل والإعياء والتعب والظلم والعدوان والغفلة والنسيان والاحتياج، والثاني من نوعي سلب النقائص من العيوب المنفصلة عن الذات، كالولد والوالد والزوج والكفو والولي والشريك والظهير والشفيع. والثاني من أنواع السلب: سلب أوصافه عن التشبيه والتمثيل والتعطيل.

والنوع الثاني من نوعي التوحيد القولي الاعتقادي: إثبات صفات الكمال التي ذكرها الله تعالى في كتابه وأسمائه الحسني، قال الله تعالى: ﴿ وَيِلَّهِ ٱلْأَسَّمَاءُ ٱلْحُسَّنَىٰ فَأَدَّعُوهُ بِهَا ﴾. [الأعراف: ١٨٠]. وهن: ﴿ هُوَ اللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَنَهُ إِلَّا هُوُّ عَالِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةَ هُوَ ٱلرَّحْمَانُ ٱلرَّحِيمُ ١ ﴿ هُو ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ ٱلْمَاكِ ٱلْقُدُّوسُ ٱلسَّكَمُ ٱلْمُؤْمِنُ ٱلْمُهَيِّعِثُ ٱلْعَزِيزُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكَيِّرُ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يُشْرِكُونَ شَهُ هُوَ ٱللَّهُ ٱلْخَالِقُ ٱلْبَارِئُ ٱلْمُصَوِّرُ لَهُ ٱلْأَسْمَآةُ ٱلْحُسْنَىٰ يُسَيِّحُ لَمُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ وَهُوَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحَكِيمُ ۞﴾. [الحشر: ٢٢ \_ ٢٤]. هو الله، الغفار، القهار، الرزاق، الفتاح، العليم، القابض، الباسط، الخافض، الرافع، المعز، المذل، السميع، البصير، الحكم، العدل، اللطيف، الخبير، الحكيم، العظيم، الغفور، الشكور، العلي، الكبير، الحفيظ، المقيت، الحسيب، الجليل، الكريم، الرقيب، المجيب، الواسع، الودود، المجيد، الباعث، الشهيد، الحق، الوكيل، القوي، المتين، الولي، الحميد، المحصي، المبدىء، المعيد، المحيي، المميت، الحي، القيوم، الواجد، الماجد، الواحد، الأحد، الصمد، القادر، المقتدر، المقدم،

المؤخر، الأول، الآخر، الظاهر، الباطن، الولي، المتعالي، البر، التواب، المنعم، المنتقم، العفو، الرؤوف، المالك، الملك، ذو الجلال والإكرام، الرب المقسط، الجامع، الغني، المغني، المعطي، المانع، النافع، الضار، النور، الهادي، البديع، الباقي، الوارث، الرشيد، الصبور، الذي ليس كمثله شيء، وهو السميع البصير، وهذه الأسماء التي ذكرها الله في كتابه العزيز وألزم عباده بأنهم إذا أرادوا أن يدعوا الله تعالى في أمر أن يدعوه سبحانه بها قال تعالى: ﴿ وَلِلّهِ ٱلْأَسّمَاءُ الْأُمّانُ فَا أَدْعُوهُ بِهَا وَذَرُوا اللّهِ يَنْ يُلْحِدُونَ فَي آسَمَنَ إِنَّ سَيَحِدُونَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ هَا﴾. [الأعراف: ١٨٠].

والإلحاد في أسماء الله تعالى أربعة أنواع: نوع شركي، بمعنى أن يسمي بأسماء الله تعالى الآلهة الباطلة، وهذا النوع كثيراً ما يقع عند المشركين، قال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْأَسْمَاءُ ٱلْمُسْنَىٰ فَأَدَّعُوهُ مِا اللّهِ والعزى عِبّا ﴾. [الأعراف: ١٨٠]. قال: يشركون: سموا اللات من الإله والعزى من العزيز (١).

والنوع الثاني: نوع تغييري بمعنى يدخل فيها ما ليس منها، قاله الأعمش.

والنوع الثالث: تعطيلي بمعنى أنه ينفي عنها حقائقها من المعاني البينة في اللغة والسنة.

والنوع الرابع: إنكاري كما أنكرت قريش الرحمن قالوا: ﴿وما الرحمن﴾.

قال ابن القيم في مدارج السالكين: «الإلحاد تسمية الأوثان بها كما يسمونها آلهة. وقال ابن عباس في تفسير الآية: ﴿يلحدون في

<sup>(</sup>١) ابن أبي حاتم في «التفسير» كما في «الدر المنثور» ٣/٦١٦.

أسمائه ﴾ يكذبون عليه، وهذا تفسير بالمعنى. وحقيقة الإلحاد فيها العدول بها عن الصواب فيها وإدخال ما ليس من معانيها فيها وإخراج معانيها عنها هذا حقيقة الإلحاد، ومن فعل ذلك فقد كذب على الله، ففسر ابن عباس الإلحاد بالكذب، إذ هو غاية الملحد في أسمائه تعالى، فإنه إذا أدخل في معانيها ما ليس منها، وخرج بها عن حقائقها أو بعضها فقد عدل بها عن الصواب والحق، وهو حقيقة الإلحاد. فالإلحاد إما بجحدها وإنكارها، أو بجحد معانيها وتعطيلها، وإما بتحريفها عن الصواب، وإخراجها عن الحق بالتأويلات الباطلة، وإما بجعلها أسماء لهذه المخلوقات المصنوعات، كإلحاد أهل الاتحاد، فإنهم جعلوها أسماء هذا الكون، محمودها ومذمومها، حتى قال زعيمهم: «وهو المسمى بكل اسم ممدوح عقلاً وشرعاً وعرفاً، وبكل اسم مذموم عقلاً وشرعاً وعرفاً" تعالى الله عما يقول الملحدون علوًا كبيراً (١٠).

والأوصاف التي أثبتها الله لنفسه وأثبتها رسوله على الله على يوصف الرب تعالى بها من غير تكييف ولا تمثيل ولا تشبيه ولا تعطيل، منها العلو، قال تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞ ﴾. [طه: ٥]. وقال تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ وَٱلْعَمَلُ ٱلصَّدِلْحُ يَرْفَعُهُم ﴾. [فاطر: ١٠]. وقال تعالى: ﴿ تَعْرُجُ ٱلْمَلَتِهِكَةُ وَٱلرُّوحُ إِلَيْهِ ﴾. [المعارج: ٤]. وقال تعالى: ﴿ ءَأَمِنهُم مَّن فِي ٱلسَّمَآءِ أَن يَعْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ ١ أَمْ أَمِنتُم مَّن فِي السَّمَلَةِ أَن يُرْسِلَ عَلَيْتُكُمْ حَاصِبًا فَسَتَعْلَمُونَ كَيْفَ نَذِيرِ ١٦٠ . [الملك: ١٦، ١٧].

وقد ذكر العلو لله في خمسة وعشرين موضعاً من القرآن.

ومنها الكلام، قال تعالى: ﴿ وَكُلُّمَ ٱللَّهُ مُوسَىٰ تَكْلِيمًا ۞ ﴾.

ومنها الإرادة، قال تعالى: ﴿إنما يريد الله ليذهب عنكم

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين ۱/ ٣٨ ـ ٣٩.

الرجس﴾. [الأحزاب: ٢٣]. وقوله تعالى: ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ إِللَّهُ مِكُمُ ٱلْيُسْرَ وَلَا يُرِيدُ بِكُمُ ٱلْمُسْرَ﴾. [البقرة: ١٨٥].

وَمنها الرَّحَمَة، قَالَ تَعَالَى: ﴿ فَقُلُ رَّبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَسِعَةٍ ﴾. [الأنعام: ١٤٧]. وقال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءً ﴾. [الأعراف: ١٥٦].

ومنها المحبة، قال تعالى: ﴿ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُۥ﴾. [المائدة: ٥٤]. ومنها الغضب، قال تعالى: ﴿ ٱلظَّـآنِينَ بِٱللَّهِ ظَنِّ ٱلسَّوِّءَ عَلَيْهُمْ دَآيِرَةُ

السَّوْءِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِم ﴾. [الفتح: ٦].

ومنها الرضي، قال تعالى: ﴿رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾. [البينة: ٨].

ومنها المشيئة، قال تعالى: ﴿ وَرَبُّكَ يَغْلُقُ مَا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ مَا كَانَ لَمُ مُا يَشَاءُ وَيَغْتَارُ مَا كَانَ لَمُهُمُ ٱلْخِيرَةُ ﴾. [القصص: ٦٨].

ومنها الوجه، قال تعالى: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ ۞ وَيَبْقَىٰ وَجَهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِ ۞﴾. [الرحمن: ٢٦، ٢٧].

وَمَنَّهَا البيد، قال تعالى: ﴿ يَدُ اللَّهِ فَوْقَ آيْدِيهِمٌّ ﴾. [الفتح: ١٠].

ومنها الفرح، قال رسول الله ﷺ: «إن الله يفرح بتوبة العبد أشد فرحاً من فاقد راحلته بأرض فلاة»(١).

وَمَنْهَا الْخُلَةَ، قَالَ تَعَالَى: ﴿ وَأَتَّخَذَ اللَّهُ إِبْرَهِيمَ خَلِيلًا ۞ ﴾. [النساء: ١٢٥].

والإلحاد فيها نوعان: تعطيلي بمعنى أنه يعطل حقائق معانيها ويؤولها، كالجهمية ومن تبعهم، وفروخ الأشاعرة في بعضها،

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۳۰۸) ومسلم (۲۷٤٤) عن ابن مسعود بنحوه. ورواه أيضاً البخاري (۲۳۰۹) ومسلم (۲۷٤۷) عن أنس بنحوه. ورواه مسلم (۲۷٤۵) عن النعمان بن بشير بنحوه، وعن البراء بن عازب (۲۷٤٦) بنحوه.

والمعتزلة في بعضها، كتأويل الاستواء بالاستيلاء، واليد بالقدرة، وأشباه ذلك. وإنكاري بمعنى ينكر أوصافه كلها، كابن سينا، وأرسطو، ومن تبعهم. أو بعضها كالجهمية: في الكلام، والخلة، والمعتزلة: في الرؤية.

هذا وقد قال الصادق المصدوق الذي ما ينطق عن الهوى إن هو إلا وحي يوحى: «لا أحصي ثناء عليك أنت كما أثنيت على نفسك»(۱). فالهدي القويم والعقل السليم يدلان على أن الله هو أعلم بنفسه من غيره، وما سواه لم يدركوا كنه ذاته؛ لأن ما سواه مخلوق مصنوع، والمصنوع ما يعرف الصانع، كما قيل:

تقاصرت الأفهام عن كنه ذاته فلا كيف يدري ما العقول ولا ما هو وهل يعرف المصنوع صانع نفسه بلى يعلم الباري بما هو سواه إذ العقل لم يدر الذي قد تخلفا فكيف برب خالق الكون أنشاه

فهو جل وعلا وصف نفسه بهذه الأوصاف، فاللازم على كل مسلم أن يؤمن بها، من دون تكييف، ولا تمثيل وتشبيه، ولا تعطيل، ويكون كما قال مالك اقرأ في الإثبات: ﴿ قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ۚ إِللّهُ اللّهِ اللهِ اللهُ ال

النوع الثاني من نوعي التوحيد: فعلي، وهو توحيد العبادة، وهو أن تفرد الله بما شرعه على لسان رسوله ﷺ، قال تعالى: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ۗ

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۲۸۶).

إِنَّكَ ٱلْكِتَبَ بِالْحَقِ قَاعَبُ اللّه مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ۚ إِلَا يِلَهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُ ﴾ . [الزم: ٢، ٣] . والسورة كلها عامتها في هذا المعنى إلى قوله تعالى : ﴿ قُلْ إِنِّ أَيْرَتُ أَنَّ أَكُنَ أَوْلَ ٱلْمُسْلِينَ ۚ إِنَّ قُلْ إِنِّ أَيْرَتُ أَنَّ أَكُنَ أَوْلَ ٱلْمُسْلِينَ ۚ إِنَّ قُلْ إِنِّ أَيْرَتُ أَنَّ أَكُونَ أَوْلَ ٱلْمُسْلِينَ ۚ إِنَّ قُلْ إِنِّ أَنْ أَيْلُ الْمُسْلِينَ ۚ أَنْ قُلْ إِنَّ أَيْلُ اللّهُ عُمِينًا لَهُ وَيِنِ أَنْ أَمْلُ اللّهُ وَيَا اللّهُ عُمَدَةً وَاللّهُ عَمَدَةً وَاللّهُ عَمَا لَهُ مِنْ مَا وَلَى عَبْدَةً وَاللّهُ وَمَا اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مَا وَلَى عَبْدَةً وَلَيْكُ وَاللّهُ عَمَا لَهُ مِنْ مَا وَلَى عَلَيْ وَمَن يُصَلّمُ اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مَا وَلَى عَبْدَةً وَلَا يَعْلَى اللّهُ عَمَا لَهُ مَنْ مَا لَكُ اللّهُ عَمَا لَهُ مَا لَهُ مَا لَكُ اللّهُ عَمَا لَهُ اللّهُ عَمَا لَهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمَا لَهُ مَا لَكُ مُ اللّهُ عَمَا لَهُ مَا لَكُ مُ اللّهُ عَلَا إِلّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الل

واعلم أن التوحيد والإخلاص ما يتم إلا بمتابعة الرسول ﷺ، قال تعالى: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ ۚ أَنْ تُصِيبَهُمْ فِتْـنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ۗ ﴾. [النور:٦٣].

قال الإمام أحمد بن حنبل: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته يذهبون إلى رأي سفيان، والله تعالى يقول: ﴿ فليحذر الذين يخالفون عن أمره أن تصيبهم فتنة أو يصيبهم عذاب أليم والدي ما الفتنة؟ الفتنة الشرك، لعله إذا رد بعض قوله أن يقع في قلبه من الزيغ فيهلك. وقال تعالى: ﴿ وَمَا مَالنَكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَنَكُمُ عَنَهُ فَالنَهُوا ﴾. [الحشر: ٧]. وقال تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا الْطِيعُوا الله وَالرَّسُولُ وَلَوْلِ الله وَالرَّسُولُ إِن كُنمُ تُومِنُونَ بِالله وَاليَّومِ الله وَالرَّسُولُ المَّمَ وَالسَّولُ إِن كُنمُ تُومِنُونَ بِالله وَاليَّومِ الله فِي الله وَالرَّسُولُ إِن كُنمُ تُومِنُونَ بِالله وَاليَّومِ اللهَ فِي الله وَاليَّومِ الله فِي الله وَاليَّومِ الله وَاليَّمُ الله وَالرَّسُولِ إِن كُنمُ تُومِنُونَ بِاللهِ وَاليَّومِ اللهَ فِي الله وَاليَّمُ وَمَن يُطِعُ الله وَاليَّمُ وَمَن يُطِعُ الله وَالرَّسُولُ فَاوْلَتِكَ وَمَن يُطِعُ الله وَالرَّسُولُ فَاوْلَتِكَ الله وَالرَّسُولُ فَا وَرَبِكَ لَا يُومِنُونَ عَمَّى يُحَكِّمُوكَ فِيما وَسَالِهُ وَمَن يُطِعُ الله وَالرَّسُولُ فَاوْلَتِكَ وَمَن يُطِعُ الله وَالرَّسُولُ فَاوْلَتِكَ وَمَن يُطِعُ الله وَالرَّسُولُ فَاوْلَتِكَ فَصَيْتَ وَيُسَلِمُونَ فَالْ تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعُ الله وَالرَّسُولُ فَاوْلَتِكَ فَالله تعالى: ﴿ وَمَن يُطِعُ الله وَالرَّسُولُ فَاوْلَتِكَ فَالْمَامُ الله وَالرَّسُولُ وَمَن يُطِعُ الله وَالرَّسُولُ فَاوَلَتِكَ فَصَالَعُ الله وَالرَّسُولُ فَاوْلَتِكَ فَالْمَامُ وَالْمَامُ وَاللهُ وَالرَّسُولُ فَاوْلَتِكَ الله وَمَن يُطِعُ الله وَالسَّونَ فَالْمَامُ وَاللهُ وَالْمَامُ اللهُ وَاللهُ وَمَن يُطِعُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

مَعَ ٱلَّذِينَ ٱنَّعُمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّئَنَ وَٱلصِّدِّيقِينَ وَٱلشُّهَدَآءِ وَٱلصَّلِحِينُّ وَحَسُنَ أُوْلَتِهِكَ رَفِيقًا ﴿ إِلَّا بَلَغًا مِّنَ ٱللَّهِ وَرِسَالَتِهِۦ وَمَن يَعْصِ ٱللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ لَلُمْ نَـَارَ جَهَنَّـمَ خَـٰلِدِينَ فِيهَآ أَبِدًا ١٠٠٠ [الجن: ٢٣]. فعُلِمَ أن شهادة أن لا إله إلا الله، لا تتم، بمعنى أنه لا تتم الألوهية أي العبودية إلا برسول مرسل إلينا، يعلمنا طرق العبادة وأنواعها، فتأمل، إلا بشهادة أن محمداً رسول الله، ولهذا صارا في الإسلام ركناً واحداً بني الإسلام على خمس: شهادة أن لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، ركن، وإقام الصلاة، ركن، وإيتاء الزكاة، ركن، وصوم رمضان، ركن، والحج، ركن، فالأصل: شهادة أن لا إله إلا الله، وتتمتها شهادة أن محمداً رسول الله، فلا إله إلا الله حصن كما في الحديث القدسى «لا إله إلا الله حصنى ومن دخل حصنى أمن من عقابي»(١). الحديث، وباب الحصن الذي يدخل منه شهادة أن محمداً رسول الله، فلا إله إلا الله هي العروة الوثقي التي لا انفصام لها، وهي الحصن الحصين. وكل حصن له باب وقفل، فالباب: الشهادة بالرسالة، والقفل: العمل بما جاء به ﷺ، ولا يتم الضبط والاحتكام إلا بهذه الثلاثة، قال رسول الله ﷺ: «لا إله إلا الله مفتاح الجنة»(٢)، وكل مفتاح له أسنان، فمن أتى بها يفتح له، ومن لم

<sup>(</sup>۱) عزاه الحافظ العراقي في «المغني عن حمل الأسفار» ۱۱۹/۱ للحاكم في «التاريخ» وأبي نعيم في «الحلية» من طريق أهل البيت من حديث علي بإسناد ضعيف جدًّا، وقال: «وقول أبي منصور الديلمي: إنه حديث ثابت. مردود عليه».

 <sup>(</sup>۲) رواه الإمام أحمد (٥/ ٢٤٢) من حديث معاذ بن جبل رفعه «مفاتيح الجنة شهادة أن لا إله إلا الله»، وقال الهيثمي في «المجمع» ١٨٨/١٠ «رواه أحمد ورجاله وثقوا إلا أن شهراً لم يسمع من معاذ. وإسناده ضعيف».

يأت بها لم يفتح. والأسنان الأعمال الصالحة، والعمل الصالح ما كان على شريعة الرسول اللهم صل وسلم عليه.

والحاصل، أن الدين لا يتم إلا بهذين الأصلين: الإخلاص والمتابعة، ولا يقبل عمل إلا ما كان مؤسساً عليهما، كما قال عياض: ما يقبل الله عملاً إلا أخلصه وأصوبه، قيل: ما أخلصه وأصوبه يا أبا علي؟ قال: العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبل، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل، والخالص ما كان لابتغاء وجه الله، والصواب ما كان على شريعة محمد بن عبدالله، قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنْتُمْ تُوسُونُ لَا لَهُ عَلَى الله على الله على الله على الله على الله محبته منوطاً على اتباعه صلى الله عليه وسلم.

## باب في أنواع الشرك<sup>(١)</sup>

أنواع الشرك

اعلم أن الشرك نوعان: خفى وظاهر، والثاني قولى وفعلي، وكل منهما أصغر وأكبر، فأما الخفي فكيسير الرياء والسمعة، عن جندب بن عبدالله قال: قال رسول الله ﷺ: «من سمَّع سمَّع الله به ومن راءى راءى الله به»(٢). أخرجه الشيخان، قيل: معنى سمّع الله به وراءى الله به يظهر سريرته فيعرف المراثى والمسمّع. وفي الصحيح عن النبي عَلَيْ أنه قال: «يقول الله أنا أغنى الشركاء عن الشرك فمن عمل عملاً أشرك فيه غيرى فأنا منه برىء وهو كله للذي أشرك "(٣). وفي الصحيح: «أول من تسعّر بهم النار القارىء المرائي والمجاهد المرائى والمتصدق المراثى»(٤) الحديث. وأما القولى الأصغر كالحلف، وروى الإمام أحمد وأبو داود عن النبي ﷺ: «من حلف بغير الله فقد أشرك»(٥). صححه الحاكم وابن حبان، ومنه قول القائل: «ما شاء الله وشئت» وقوله: «لولا الله وفلان» «أعوذ بالله وبك»، «لولا البط في الدار لأتانا اللصوص»، «وأنا في حسب الله وحسبك»، «وذا من بركة الله وبركتك»، «ولي الله في السماء وأنت في الأرض» وأمثال ذلك من الأقوال التي يجمع فيها بين الله وخلقه بالواو وذلك لأن حرف الواو تفيد الجمعية تقول: جاء زيد وعمرو، أي جميعاً معاً.

وأما الفعلى الأصغر كلبس الحلقة للواهنة، والخيط للحمي،

<sup>(</sup>١) هذا من الشارح ـ رحمه الله تعالى ـ.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱٤۹۹ و۲۵۱۷) ومسلم (۲۹۸۷).

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم (٢٩٨٥) ينحوه.

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (١٩٠٥) مطولاً بغير هذا اللفظ.

<sup>(</sup>٥) رواه الإمام أحمد (١٢٥/٢) والترمذي (١٥٣٥) وأبو داود (٣٢٥١) والحاكم (٢٩٧/٤) بإسناد صحيح على شرط مسلم.

وتقبيل حجر غير الحجر الأسود، وتقبيل القبور واستلامها من دون قصد شركي، فإن قَصَدَ جَلْبَ نَفْع، أو دَفْعَ ضَرَرِ منها فذلك شرك أكبر يخرجه من الإسلام، ويرتد عن الإسلام بذلك، وأمثال ذلك من الأفعال.

وأما القولي الأكبر فكدعوة غير الله والاستعانة بغيره، كقوله: أغثني يا فلان. والاستعانة بغيره كقوله: أستعين بك في أمري أو في حاجتي، معتقداً أنه يقضي حاجته من دون الله تعالى. والاستعاذة بغير الله تعالى كقول المشركين إذا نزلوا بواد: إنا نعوذ بكبراء هذا الوادي من سفهائهم. وأمثال ذلك من الأقوال التي يريدون بها من دون الله تعالى كشف الكربات، ودفع الملمات، وإغاثة اللهفان، وشفاء الأمراض.

وأما الفعلي الأكبر كالسجود لغير الله والركوع والنذر والذبح لغيره، والخوف والرجاء من غيره، كخوفه من الله تعالى، وحب غير الله كحب الله، والتوكل على غيره، والخشية من غيره. وهنا نوع آخر من الشرك؛ لعموم البلاء وكثرة وقوعه في الناس ذكرته منفرداً، فأصغ إليه سمعك، وحاسب نفسك قبل أن تحاسب، هل أنت معافى أم لا؟ وهو الشرك في الإرادات والنيات.

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ: وهو البحر الذي لا ساحل له، وقلً من ينجو منه، فمن أراد بعمله غير وجه الله، أو نوى غير التقرب لله وطلب الجزاء منه، فقد أشرك في نيته وإرادته. والإخلاص أن يخلص لله في أفعاله وأقواله وإرادته ونياته، وهذه هي الحنيفية، ملة إبراهيم التي أمر الله بها عباده كلهم، ولا يقبل من أحدهم غيرها، وهي حقيقة الإسلام ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخِسِرِينَ ﴿ وَمَن يَبْتَغ غَيْرَ ٱلْإِسْلَامِ دِينًا فَلَن يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِرِينَ ﴾. [آل عمران: ٥٥]. وهي ملة إبراهيم التي من رغب عنها

فقد سفه نفسه.

واعلم أن الكفر والشرك بينهما عموم وخصوص من وجه، بمعنى أن كل مشرك كافر، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ ٱلنَّاسَ ضُرٌّ دَعَوَّا رَبُّهُم مُنِيبِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَا فَهُم مِنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم بِرَيِّهِمْ يُشْرِكُونَ ١ ءَانَيْنَاهُمُّ فَتَمَتَّعُواْ فَسَوْفَ تَعْلَمُونَ ﴾ . [الروم: ٣٣، ٣٤]. فبيَّن الله أنهم إذا أشركوا كفروا ولابد، وليس كل كافر مشركاً، بل من الكفر أنواع لا يشرك صاحبها، وذلك خمسة أنواع كلها يخلد صاحبها في النار.

النوع الأول: كفر شكّ، بمعنى أن صاحبه متردد بين الحق والباطل، سواء كان متردداً في الجميع، أو بعض ما أنزل الله وثبت عن الرسول ﷺ، ولم يرجح جانب الوحيين على غيرهما، ولا للحق على الباطل.

الثاني: كفر إعراض، بمعنى أنه معرض عن الحق، مع عرفانه أنه الحق لعلة من العلل، ككفر أبي طالب، أقرّ بحقيقة ما جاء به الرسول ﷺ كما تشهد به أقواله، منها قوله خطاباً للرسول ﷺ:

وعرضتَ دِيناً قد عرفتُ بأنه من خيـر أديـان البـريـة دينـا لولا الملامة أو حذار مسبة لوجـدتنـي سمحــاً بـذاك مبينــاً

وقوله في لاميته:

لقد علموا أن ابننا لا مكذب إلى أن قال:

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه إلى أن قال:

فوالله لـولا أن أجـىء بسبـة لكنا اتبعناه على كل حالة

لدينا ولا يعنى بقول الأباطل

ثمال اليتامي عصمة للأرامل

تُجَّرُ على أشياخنا في المحافل من الأمر جدًّا غير قول التهازل وأيضاً، وككفر اليهود بالرسول على بعدما جاءتهم البينة، وعرفوه أشد المعرفة، كما قال تعالى عنهم: ﴿ يَعْرِفُونَهُ كُمَا يَعْرِفُونَ أَبْنَاءَهُمْ ﴾. [البقرة:١٤٦ والأنعام: ٢٠]. فلما عرفوه كفروا به، فبيَّن الله أنهم ما كفروا به جهلاً، بل كفروا به بعد المعرفة، والعلة في ذلك الحسد قال تعالى: ﴿ حَسَمًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم ﴾. [البقرة: ١٠٩]. وككفر الوليد بن المغيرة وناس معه، بغياً بينهم. قال تعالى: ﴿ وما تفرقوا إلا من بعد ما جائهم العلم بغياً بينهم ﴾. [الشورى: ١٤].

والثالث: كفر نفاق، وهو الذي يستبطن الباطل، ويستظهر الحق حفظاً لدمه وماله وعرضه، ككفر عبدالله بن أبيّ ومن تبعه من المنافقين إلى يوم الدين.

والرابع: كفر إباء واستكبار، ككفر إبليس وفرعون، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ السَّجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الْكَيْفِينَ فَيْ ﴿ وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَتَهِكَةِ السَّجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ أَبَىٰ وَاسْتَكْبَرُ وَكَانَ مِنَ الْكَيْفِينَ فَيْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى عَن فرعون وقومه ﴿ وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلوًا ﴾. [النمل: ١٤].

والخامس: كفر جحود وهو نوعان: جحود مطلق لا يؤمن بما جاء به الرسول على على العموم، والثاني: جحود مقيد ببعض، كأن يجحد نبيًّا، أو ملكاً، أو رسولاً، أو كتاباً من الكتب السماوية، أو آية من كتاب، أو حرفاً متفق عليه، أو حكماً من أحكام الرسول الثابت عنه على ونحو ذلك. واعلم أن الكافر والمنافق أخوان، قال تعالى:

والنفاق: اعتقادي كما مضى آنفا، وصاحبه أخو الكافر غداً في الدرك الأسفل من النار، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِّكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ النار، قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلْمُنْفِقِينَ فِي ٱلدَّرِّكِ ٱلْأَسْفَلِ مِنَ ٱلْنَارِ ﴾. [النساء: ١٤٥]. ونفاق عملي، وذلك قلّ من ينجو منه، وهو لا يُخرج صاحبه من الإسلام ولكن يخلُّ بدينه ويضعفه، قال الرسول

ﷺ: «ثلاث من كنّ فيه فهو منافق: إذا حدث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا اثتمن خان»(١). وفي حديث آخر: «إذا عاهد غدر، وإذا خاصم فجر»(٢). هذا إذا كان معتقداً صحة الدين، وإلا هو من الصنف الأول، تأمل تعرف صنوف الناس وأحوالهم.

تفسير الآية الأولى

ولما كان قصد الشيخ ـ رحمه الله ـ من تأليفه الميمون بيان التوحيد الذي نُحلقت الكائنات لأجله، وأرسلت الرسل لأجله، وأنزلت الكتب لأجله، وإن كانت دلائله أكثر من أن تعد وتحصى، عقلاً ونقلاً، خلقاً وأمراً، كما قيل:

وفي كسل شيء له آية تسدل علي أنه واحد (٣) فهو رحمه الله اختصر لأهل زمانه الذين غفل أكثرهم عن الأصل الذي هو للأديان والملل أساس، وتعلقوا بفروع لم يرفع مع عدم الأصل لها رأس، مختصراً مفيداً، مشتملاً على دلائل نقلية أمرية، ثابتة بالكتاب والسنة، وإجماع أثمة الدين، وأهل الحق والعرف واليقين، وصدَّر تلك الدلائل بآية كافية في البيان، شافية للأمراض الشركية، ووساوس الشيطان، فقال مرحمه الله وجعل الجنة مثواه مثواه مثولة تعالى: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون﴾ يجوز في إعراب قوله الرفع على أنه عطف على كتاب، أي هذا كتاب التوحيد، وهذا قوله تعالى، ويجوز فيه الجرّ على أنه عطف على التوحيد، أي كتاب في بيان التوحيد، وفي بيان قوله تعالى وقوله: التوحيد، أي كتاب في بيان التوحيد، وفي بيان قوله تعالى وقوله: وما خلقت المنفرد للخلق؛ لأنه تعالى ذكر

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۳ و۲۷۶۹ و۲۲۸۲ و۲۰۹۵)، ومسلم (۵۹).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٤ و٢٤٥٩) ومسلم (٥٨).

٣٥/٤ أنسبه صاحب الوفيات ٧/ ١٣٧ لأبي نواس، ونسبه الأصفهاني في الأغاني ٤/ ٣٥ لأبي العتاهية.

بصيغة الإفراد وهو كذلك، قال تعالى: ﴿ ٱللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾. [الزمر: ٦٢]. وقال تعالى: ﴿ أَلَا لَهُ ٱلْخَالَقُ وَٱلْأَمْنَ ﴾. [الأعراف: ٥٥]. ففيه ردٌّ شاف على المجوس، حيث ذهبت إلى تقديس الباري عن تخليق الشر على زعمهم، كالجبابرة، والظلمة، والأشياء المفسدة، والسباع، والحيات، وأشباهها، مما هو مضرة على الإطلاق، وصاروا كالمستعيذ من الرمضاء إلى النار، أرادوا تقديس الباري عن تخليق الشر، ووقعوا في شرك الربوبية، فجعلوا منها للباري تعالى، وجعلوا منها لإبليس عدو الله فأفضى ذلك إلى الشرك والتعجيز، والقول بأن من شاء منهم فتنفذ مشيئته، والباري لم تنفذ مشيئته. ومعلوم عند كل عاقل بالضرورة أن أخص صفات الربوبية القدرة، وتبعهم على ذلك جماعة ممن ينتسب إلى الإسلام، وهم المعتزلة، فقالوا: تقدس الله عن تخليق المعاصي، وتكوين الزنا، واللواط، وإثبات الكفر والشرك، وإرادة قتل الأنبياء. فلزمهم ما لزم المجوس من الشرك، وأهل الحق يقولون: هو الله وحده في ربوبيته، وعبادته، وأفعاله، لا شريك له في تخليقه، ولا نظير له في تكوينه، ولا راد لإرادته، ولا مضاد لمشيئته، ولا يعجز عن شيء، ولا ينفذ عليه أمر حي.

وأما تخليق هذه الأشياء، فالنظر فيه من وجوه:

أحدها: إن قصرت عقولنا عن إدراك الحكمة فيها لا تعجز عن إدراك أن الإله لا يوصف بالعجز، فعلينا أن نعمل بالقضية المدلول علماً، ولا نتركها لمأخذ لا نقف عليه.

الثاني: أن فيها ضرراً وفساداً إضافيًا لا ذاتيًا، فالحية لا ضرر في ذاتها بل في ريقها، كما يضرها(١) ريقنا وريق الصائم يميت الله

<sup>(</sup>١) أي بالاستعاذة والرقية.

العقرب به فكان ريقنا سبباً لضرر الحيات والعقارب.

والثالث: فيها منافع من وجوه كثيرة، كالترياق المتخذ من لحوم الأفاعي دافع ضرر السموم، وغير ذلك من الفوائد، إن أردتها انظر إلى كتب الطب.

الرابع: إظهار القهر تذكرة للعذاب والنار، كما جعل الصورة الحسنة، والبساتين المزهرة، تذكرة من الجنة، استدعاء إلى الطاعة، وزجراً عن المعصية.

الخامس: تبغيض الدنيا وتكدير عيشها والتشويق إلى مفارقتها. السادس: إظهار الاستغناء عن الخلق وعدم الالتفات إليهم.

واعلم أن كل مصنوع لابد فيه من تصور أربع علل: علة الفاعلية، وعلة الصورية، وعلة المادية، وعلة الغائية، فإذا عرفت ذلك أن الجن والإنس مصنوعان من مصنوعات الله، قال تعالى: ﴿صنع الله الذي أتقن كل شيء﴾. [النمل: ٨٨]. فيلزم فيهما ما يلزم في غيرها. فالفاعل الله وحده، جل جلاله، وعم نواله، قال تعالى: ﴿خَلَقَ الْجَانَ مِن صَلْصَلُ كَالْفَخَارِ شَ وَخَلَقَ الْجَانَ مِن مَارِجٍ مِّن نَارٍ شَهُ.

[الرحمن: ١٤، ١٥]. والآلة في الإنس: الطين، قال تعالى: ﴿ إِنَّا خَلَقْنَهُم مِن طِينٍ لَّازِبِ شَيْكُ. [الصافات: ١١]. والآلة في الجن: النار، قال تعالى: ﴿ وَلَلْهَانَّ خَلَقْنَهُ مِن فَبَلُ مِن نَّادِ ٱلسَّمُومِ ١٤٧٠ . [الحجر: ٢٧]. والصورة، هذه الصورة الحسنة المرئية في الإنس، قال تعالى: ﴿لَقَدُّ خَلَقْنَا ٱلْإِنْسَانَ فِيَ أَخْسَنِ تَقْوِيمٍ ۞﴾. [التين: ٤]. والصورة في الجن: الجسم اللطيف المخفي عن الأعين، قال تعالى: ﴿ إِنَّهُ يَرَكُمُ هُوَ وَقَيِيلُهُ مِنْ حَيْثُ لَا مُونِهِم ﴾. [الأعراف: ٢٧]. والغاية من خلقهما العبادة، قال تعالى: ﴿وما خلقت الجن والإنس إلا ليعبدون﴾ والعبادة اسم لما شرعه الله تعالى في كتابه المنزل على لسان رسوله المرسل على، وما خالفه من النسك والأعمال والأقوال والنيات فبدعة يستوجب صاحبه النار. عن عائشة \_ رضى الله عنها \_ قالت: قال رسول الله على: «كل عمل ليس عليه أمرنا فهو رده (١١). وقال عليه أمرنا فهو رده (١١). منكم فسيرى اختلافا كثيرا فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة ١٤٠٠. متفق عليه.

قال ابن تيمية ـ رحمه الله تعالى ـ: «فصل في العبادات والفرق بين شرعيها وبدعيها: «فإن هذا باب كثر فيه الاضطراب، كما كثر في

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۲۹۷)، ومسلم (۱۷۱۸) عن عائشة مرفوعاً بلفظ: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو رد». وفي لفظ لمسلم (۱۷۱۸) (۱۸): «من عمل عملاً ليس عليه أمرنا فهو رد».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٤/ ١٢٦ و ١٢٧) وأبو داود (٤٦٠٧) والترمذي (٢٦٧٨) وابن ماجه، (٤٣) وقال الترمذي: «هذا حديث حسن صحيح». وقوله في هذا الحديث: متفق عليه خطأ واضح.

باب الحلال والحرام، فإن أقواماً استحلوا بعض ما حرمه الله تعالى، وأقواماً حرموا ما أحل الله تعالى، وكذلك أقوام أحدثوا عبادات لم يشرعها الله تعالى، بل نهى عنها. وأصل الدين أن الحلال ما أحله الله ورسوله في كتابه الكريم، والحرام: ما حرمه الله ورسوله في كتابه الكريم، ليس لأحد أن يخرج عن الصراط المستقيم الذي بعث الله تعالى به رسوله، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلْدَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ : ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ . لَعَلَّكُمْ تَنَقُونَ ﴿ ﴿ • السُّبُلَ فَنَفَرَّقَ اللَّهُ مُلَ [الأنعام: ١٥٣]. وفي حديث عبدالله بن مسعود عن النبي ﷺ أنه خط خطًا وخط خطوطاً عن يمينه وشماله، ثم قال: «هذا سبيل الله وهذه سبل على كل سبيل منها شيطان يدعو إليه» ثم قرأ ﴿وأن هذا صراطي مستقيماً فاتبعوه ولا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله ﴾(١). وقد ذكر الله تعالى في سورة الأنعام، والأعراف، وغيرهما، ما ذم الله به المشركين، حيث حرموا ما لم يحرمه الله تعالى، كالبحيرة والسائبة، واستحلوا ما حرمه الله، كقتل أولادهم، وشرعوا ديناً لم يأذن الله به، فقال تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرَكَتُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ ٱلدِّينِ مَا لَمْ يَأْذَنَّ بِهِ ٱللَّهُ ﴾. [الشورى: ٢١]. ومنه أشياء محرمة جعلوها عبادات، كالشرك، والفواحش، مثل: الطواف بالبيت عراة، وغير ذلك. والكلام في الحلال والحرام له مواضع أخر، والمقصود ههنا العبادات، فنقول: العبادات التي يتقرب بها إلى الله مفروض ومستحب، كما في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال فيما يرويه عن ربه: «ما تقرب إلى عبدي بمثل ما افترضت عليه ولا يزال عبدي يتقرب إلي بالنوافل حتى أحبه فإذا أحببته

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (١/ ٤٣٥ و٤٦٥) والدارمي (١/ ٦٧) وابن ماجه (١١) والحاكم (٣١٨/٢) وابن جرير في «التفسير» (١٤١٦٨) وابن أبي عاصم في السنة (١٧).

كنت سمعه الذي يسمع به وبصره الذي يبصر به ويده التي يبطش بها ورجله التي يمشي بها فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي ولئن سألني لأعطينه ولئن استعاذني لأعيذنه، وما ترددت عن شيء أنا فاعله ترددي عن نفس عبدي المؤمن يكره الموت وأكره مساءته ولابد له منه»(١). الحديث، ومعلوم أن الصلاة منها فرض، وهي الصلوات الخمس، ومنها نافلة، كقيام الليل، وكذلك السفر إلى المسجد الحرام فرض، وإلى المسجدين الآخرين مسجد النبي ﷺ وبيت المقدس مستحب، وكذلك الصدقة منها ما هو مفروض، ومنها ما هو مستحب، وهو العفو كما قال الله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْمَفُومُ ﴾. [البقرة: ٢١٩]. وفي الحديث الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «يا ابن آدم إنك إن تنفق الفضل خير لك وإن تمسكه شر لك ولا تلام على كفاف واليد العليا خير من اليد السفلي وابدأ بمن تعول»<sup>(٢)</sup>. والفرق بين الواجب والمستحب له موضع غير هذا. والمقصود هنا: الفرق بين ما هو مشروع \_ سواء كان واجباً أو مستحبًا \_ وما ليس بمشروع، فالمشروع: هو الذي يتقرب به إلى الله، وهو سبيل الله، يعني شرعه الله على لسان محمد بن عبدالله ﷺ، فيكون خالصاً صواباً فافهم. وهو البر والطاعة والحسنات والخير والمعروف، وهو طريق السائلين، ومنهاج القاصدين والعابدين، وهو الذي يسلكه كل من أراد الله وسلك طريق الزهد والعبادة، ونحو ذلك، ولا ريب أنه تدخل فيه الصلاة المشروعة، واجبها، ومستحبها، ويدخل في ذلك قيام الليل المشروع، وقراءة القرآن على الوجه المشروع، والأذكار، والدعوات

 <sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۰۰۲) وقوله: (فبي يسمع وبي يبصر وبي يبطش وبي يمشي) إنما
 هو من كلام الطوفي غير مسند، انظر (الفتح) ۳۵۲/۱۱.

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۱۰۳٦).

الشرعية، وما كان من ذلك، كالتلاوة، وصلاة الكسوف، وصلاة الاستخارة، وما ورد من الأذكار والأدعية الشرعية في ذلك، وهذا يدخل فيه أمور كثيرة، وفي ذلك من الصفات ما يطول وصفه، وكذلك يدخل فيه الصيام الشرعي، كصيام نصف الدهر، وثلثه، أو ثلثيه، أو عُشْره، وهو صيام ثلاثة أيام من كل شهر، ويدخل فيه الجهاد على اختلاف أنواعه، وأكثر الأحاديث النبوية في الصلاة والجهاد، ويدخل فيه قراءة القرآن على الوجه المشروع.

والعبادات البدنية أصولها: الصلاة، والصيام، والقراءة، التي جاء ذكرها في الصحيحين في حديث عبدالله بن عمرو بن العاص لما أتاه النبي على وقال: ألم أحدًث أنك قلت لأصومن النهار ولأقومن الليل ولأقرأن في ثلاث،؟ قلت: بلى، قال: «فلا تفعل فإنك إذا فعلت ذلك هجمت له العين ونفهت له النفس» ثم أمره بصيام ثلاثة أيام من ذلك هجمت له العين ونفهت له النفس، ثم أمره بصيام ثلاثة أيام من كل شهر، فقال: إني أطبق أكثر من ذلك، فانتهى به إلى صوم يوم وفطر يوم، فقال: إني أطبق أفضل من ذلك، قال: «لا أفضل من ذلك» وقال: «أفضل الصيام صيام داود كان يصوم يوماً ويفطر يوماً، وأفضل القيام قيام داود كان ينام نصف الليل ويقوم ثلثه وينام سدسه» وأمره أن يقرأ القرآن في سبع (۱). ولما كانت هذه العبادات هي المعروفة قال في حديث الخوارج الذي في الصحيحين: «يحقر أحدكم صلاته مع صلاتهم وصيامه مع صيامهم وقراءته مع قراءتهم يقرؤون السهم من المرمية» (۲). فذكر اجتهادهم بالصلاة، والصيام، والقراءة، وأنهم يغلون الرمية» (۲).

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱۳۱ و۱۱۵۳ و۱۹۷۶ ـ ۱۹۸۰) وفي مواضع أخر، ومسلم (۱۱۵۹).

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۵۰۵۸ و ٦١٦٣ و ٦٩٣٣) ومسلم (١٠٦٤) (١٤٨) وقوله =

في ذلك، حتى تحقر الصحابة عبادتهم في جنب عبادة هؤلاء، وهؤلاء غلوا في العبادة بلا فقه، حتى آل الأمر بهم إلى البدعة فقال: «يمرقون من الإسلام كما يمرق السهم من الرمية أينما وجدتموهم فاقتلوهم فإن في قتلهم أجراً عند الله لمن قتلهم يوم القيامة». فاستحلوا دماء المسلمين، وكفَّروا من خالفهم، وجاءت فيهم الأحاديث الصحيحة، قال الإمام أحمد بن حنبل: صح فيهم الحديث من عشرة أوجه، وقد أخرجها مسلم في صحيحه، وأخرج البخاري قطعة منها. ثم هذه الأجناس الثلاثة مشروعة، ولكن يبقى الكلام في القدر المشروع منها، وله تصنيف يُسمى: كتاب «الاقتصاد في العبادات» وقال أُبيِّ بن كعب \_رضى الله عنه \_: اقتصاد في سنة خير من اجتهاد في بدعة. والمقصود هنا الكلام في أجناس عبادات غير مشروعة حدثت في المتأخرين، كالخلوات، فإنها تشبّه بالاعتكاف الشرعي، والاعتكاف الشرعى في المساجد كما كان النبي ﷺ يفعله هو وأصحابه، وأما الخلوات فبعضهم يحتج فيها بتحنثه ﷺ بغار حراء قبل الوحي، وهذا خطأ فإن ما فعله ﷺ قبل النبوة إن كان قد شرعه بعد النبوة فنحن مأمورون باتباعه، وإلا فلا \_ إلى أن قال \_: ثم صار أصحاب الخلوات منهم من يتمسك بجنس العبادات الشرعية، كالصلوات، والصيام، والقراءة، والذكر، وأكثرهم يخرجون إلى أجناس غير شرعية، فمن ذلك طريق أبي حامد ومن تبعه، وهؤلاء يأمرون صاحب الخلوة أن لا يزيد على الفرض، ولا قراءة ولا نظر في حديث نبوي، ولا غير ذلك، بل قد يأمرونه بالذكر ثم يقولون ما يقوله أبو حامد: ذكر العامة

<sup>= ﴿</sup> وَقِرَاءَتُهُ مِع قَرَاءَتُهُم ﴾ أخرجه مسلم (١٠٦٦) (١٥٦) من حديث علي رضي الله عنه.

«لا إله إلا الله»، والخاصة «الله الله»، وذكر خاصة الخاصة «هو هو»، والذكر بالاسم المفرد، مظهراً أو مضمراً، بدعة في الشرع، وخطأ في القول واللغة، فإن الاسم المجرد ليس هو كلاماً، لا إيماناً ولا كفراً، وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «أفضل الكلام بعد القرآن وهي من القرآن: سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله والله أكبر»(١). وفي حديث آخر: «أفضل الذكر لا إله إلا الله»(٢). والأحاديث في فضل هذه الكلمات كثيرة صحيحة، وأما الاسم المفرد فبدعة لم تشرع، وليس هو بكلام يعقل، ولا فيه إيمان، ولهذا صار بعض من يأمر به من المتأخرين منهم يبيّن أنه ليس قصدنا ذكر الله، ولكن جمع القلب على شيء معين، حتى تستعد النفس لما يرد عليها. فكان يأمر مريده بأن يقول هذا الاسم مرات، ويخيل إليه أنه صار في الملأ الأعلى، وأنه أعطى ما لم يعط محمد على الله المعراج، ولا موسى يوم الطور، ـ ثم ذكر كلاماً طويلاً في تنوع هؤلاء والرد عليهم إلى أن قال ـ: وأما قصد الصلاة، والدعاء، والعبادة، في مكان لم يقصد الأنبياء فيه الصلاة والدعاء والعبادة، بل روي أنهم مروا به، أو نزلوا فيه، أو سكنوه، فهذا لم يكن ابن عمر ولا غيره يفعله، وأبلغ من ذلك إذا رأى أحدهم في المنام بمكان أن يقصد الصلاة والدعاء والعبادة في ذلك المكان فهذا لم يفعله أحد من السلف، بل قد نقل أن أقواماً قصدوا الشجرة التي بايع النبي ﷺ أصحابه تحتها، فأمر عمر فقطعت.

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۲۱۳۷) (۱۲) عن سمرة بن جندب مرفوعاً بلفظ: «أحب الكلام إلى الله أربع: سبحان الله، والحمد لله، ولا إله إلا الله، والله أكبر، وعلقه البخاري (۷/ ۲۹۳) بصيغة الجزم بلفظ: «أفضل الكلام أربع...».

 <sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۳۳۸۳)، وابن ماجه (۳۸۰۰)، وفي سنده موسى بن إبراهيم بن
 کثیر الأنصاري، صدوق یخطیء کما في «التقریب».

وقد ثبت من غير وجه: «لعن الله الذين اتخذوا قبور أنبيائهم وصلحائهم مساجد يحذر مثل ما فعلوا»(١). ومعلوم أن هذا النهي عنه لأنه ذريعه إلى الشرك، وإرادة أن تكون المساجد خالصة لله تعالى، تبنى لأجل عبادته فقط، لا يشرك في ذلك مخلوق، فإذا بني المسجد لأجل ميت كان حراماً، فكذلك إذا كان لأثر آخر، فإن الشرك في الموضعين حاصل. ولهذا كانت النصارى يبنون الكنائس على قبر الرجل الصالح، وعلى أثره، وباسمه، وهو الذي خاف عمر أن يقع فيه المسلمون، وهو الذي قصد النبي ﷺ منع أمته منه، قال الله تعالى: ﴿ وَأَنَّ ٱلْمَسَاجِدَ لِلَّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ ٱللَّهِ أَحَدًا ١٨ ﴾. [الجن: ١٨]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ أَمْرَ رَبِّي بِالْقِسْطِ وَأَقِيمُوا وُجُوهَكُمْ عِندَ كُلِّ مَسْجِدٍ وَأَدْعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ﴾. [الأعراف: ٢٩]. ولو كان هذا مستحبًّا؛ لكان يستحب للصحابة والتابعين أن يصلوا في جميع حُجَر أزواجه، وفي مكان نزل فيه في غزواته، وأسفاره، ولكان يستحب أن يبنوا هناك مسجداً، ولم يفعل السلف شيئاً من ذلك، ولم يشرع الله تعالى للمسلمين مكاناً يُقصد للصلاة إلا المسجد، ولا مكاناً يقصد للعبادة إلا المشاعر، فمشاعر الحج كعرفة ومزدلفة ومنى، تقصد للعبادة، والذكر، والدعاء، والتكبير، لا للصلاة، بخلاف المساجد فإنها هي التي تقصد للصلاة، وما ثُمَّ مكان يقصد بعينه، إلا المساجد، والمشاعر، وفيها الصلاة والنسك، قال الله تعالى: ﴿ قُلُّ إِنَّ صَلَاتِي وَنُشْكِي وَتُمْيَاى وَمَمَاتِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ لَا شَرِيكَ لَكُمْ وَبِذَالِكَ أَيْرَتُ ﴾. [الأنعام: ١٦٢، ١٦٣]. وما سوى ذلك فإنه لا يستحب قصد بقعة بعينها

 <sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (870 و 1870 و 180 و 183 و 888 و ٥٨١٥)،
 ومسلم (٥٣١).

للصلاة ولا للدعاء ولا الذكر، إذا لم يكن شرع الله ورسوله قصدها لذلك، وإن كان مسكناً لنبي، أو منزلاً، أو ممرًا، فإن الدين أصله متابعة النبي على وموافقته، بفعل ما أمرنا به، وشرعه لنا، وسنه لنا، ونقتدي به في أفعاله التي يشرع لنا الاقتداء به فيها، بخلاف ما كان من خصائصه، فأما الفعل الذي لم يشرعه هو لنا، ولا أمرنا به، ولا فعله فعلاً، سن لنا أن نتأسى به فيه فهذا ليس من العبادات والقربة، فاتخاذ هذا قربة مخالفة له على ما فعله من المباحات على غير وجه التعبد، يجوز لنا أن نفعله مباحاً كما فعله مباحاً.

ولكن هل يشرع لنا أن نجعله عبادة وقربة? فيه قولان كما تقدم، وأكثر السلف والعلماء على أن لا نجعله عبادة وقربة، بل نتبع فيه، وأهل العبادات البدعية يزين لهم الشيطان تلك العبادة، ويبغض إليهم السبل الشرعية، حتى قد يبغضهم العلم والقرآن والحديث. ـ ثم ذكر كلاماً طويلاً في تنوع هؤلاء إلى أن قال رحمه الله تعالى ـ: ثم إن هؤلاء لما ظنوا أن هذا يحصل لهم من الله بلا واسطة، صاروا عند أنفسهم أعظم من أتباع الرسول ريس الله بلا واسطة. ويقول أيضاً: فلان أعطي على يد محمد وأنا عطيتي من الله بلا واسطة. ويقول أيضاً: فلان يأخذ عن الكتاب وهذا الشيخ يأخذ عن الله . وأمثال هذا، وقول القائل: يأخذ عن الله وأعطاني الله، قول مجمل فإن أراد به الإعطاء والأخذ العام وهو الكوني الخلقي، أي بمشيئة الله تعالى وقدرته حصل لي، فهذا وهو الكوني الخلقي، أي بمشيئة الله تعالى وقدرته حصل لي، فهذا حتى ولكن جميع الناس يشاركونه في هذا، وإن أراد أن هذا الذي حصل لي هو ما يحبه الله ويرضاه ويقربه إليه، وهذا الخطاب الذي يلقى إلى هو كلام الله، فهنا طريقان:

أحدهما أن يقال: من أين لك هذا إنما هو من الله لا من الشيطان وإلقائه ووسوسته؟ فإن الشياطين يوحون إلى أوليائهم

ليجادلوكم وإن أطعتموهم إنكم لمشركون، وينزلون عليهم، كما أخبر الله بذلك في القرآن، وهذا موجود كثير في عباد المشركين وأهل الكتاب، وفي الكهان والسحرة، ونحوهم، وأهل البدع بحسب بدعتهم، فإن كانت هذه الأحوال قد تكون رحمانية وقد تكون شيطانية؛ فلابد من الفرق بين أولياء الرحمن وأولياء الشيطان.

والطريق الثاني أن يقال: بل هذا من الشيطان؛ لأنه مخالف لما بعث الله به محمداً عليه، وذلك أن ينظر فيما حصل له، وإلى سببه، وإلى غايته، فإن كان السبب عبادة غير شرعية، مثل أن يقال: اسجد لهذا الصنم حتى يحصل لك المراد، واستشفع بصاحب هذه الصورة حتى يحصل لك المطلوب، أو ادع هذا المخلوق، واستغث به، مثل أن يدعو الكوكب، أو أن يدعو مخلوقاً كما يدعو الخالق، سواء كان المخلوق ملكاً، أو نبيًا، أو شيخاً. فإذا دعاه كما يدعو الخالق سبحانه إما دعاء عبادة، وإما دعاء مسألة، صار مشركاً به، فحينتُذ ما حصل له بهذا السبب حصل له بالشرك، كما يحصل للمشركين وكانت الشياطين تترائى لهم أحياناً، وقد يخاطبونهم من الصنم، ويخبرونهم ببعض الأمور الغائبة، أو يقضون لهم بعض الحوائج، فكانوا يبذلون لهم هذا النفع القليل بما اشتروه منهم من توحيدهم وإيمانهم، الذي هلكوا بزواله كالسحر، قال الله تعالى: ﴿ وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولَا ۚ إِنَّمَا غَنْ فِتْنَدُّ فَلَا تَكُفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْهُمَا مَا يُفَرِّونُونَ بِهِ بَيْنَ ٱلْمَرْءِ وَزَوْجِهِءً ﴾. إلى قوله: ﴿ وَلَبِنْسَ مَا شَكَرُواْ بِهِ أَنفُسَهُمُّ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴿ وَالْبَقْرَةُ: ١٠٢] ١٠٠٠.

<sup>(</sup>۱) قاعدة في العبادات والفرق بين بدعيتها وشرعيتها لشيخ الإسلام ابن تيمية (ص ۲۰ ـ ص ٦٨).

قال ابن رجب \_ رحمه الله تعالى \_ في شرح «الأربعين»: «والأعمال قسمان: عبادات، ومعاملات، فأما العبادات: فما كان منها خارجاً عن حكم الله ورسوله بالكلية فهو مردود على عامله، وعامله يدخل تحت قوله تعالى: ﴿ أَمْ لَهُمْ شُرُكَكُوا شَرَعُوا لَهُم مِّنَ الدِّينِ مَالَمْ يَأْذَنُ بِهِ ٱللَّهُ ﴾. [الشورى: ٢١]. فمن تقرب إلى الله بعمل لم يجعله الله ورسوله قربة إلى الله فعمله باطل مردود عليه، وهو شبيه بحال الذين كانت صلاتهم عند البيت مكاء وتصدية، وهذا كمن تقرب إلى الله تعالى بسماع الملاهي، أو بالرقص، أو بكشف الرأس، في غير الإحرام، وما أشبه ذلك من المحدثات التي لم يشرع الله ورسوله التقرب بها بالكلية. وليس ما كان قربة في عبادة يكون قربة في غيرها مطلقاً، فقد رأى النبي ﷺ رجلاً قائماً في الشمس فسأل عنه فقيل: إنه نذر أن يقوم ولا يقعد ولا يستظل، وأن يصوم. فأمره الرسول ﷺ أن يقعد ويستظل وأن يتم صومه (١)، فلم يجعل قيامه وبروزه للشمس قربة بنذرهما، وقد روي أن ذلك كان في يوم جمعة عند سماع خطبة النبي ﷺ وهو على المنبر، ونذر أن يقوم ولا يقعد ولا يستظل مادام النبي ﷺ يخطب(٢) إعظاماً لسماع خطبة النبي ﷺ، ولم يجعل النبي ﷺ ذلك قربة تُوفي بنذره مع أن القيام عبادة في مواضع أخر، كالصلاة، والأذان، والدعاء بعرفة، والبروز للشمس قربة للمحرم، فدل على أنه ليس كل ما كان قربة في موطن يكون قربة في كل المواطن، وإنما يتبع في ذلك ما وردت به الشريعة في مواضعها. وكذلك من تقرب بعبادة نهي عنها بخصوصها، كمن صام يوم العيد، أو صلى في وقت النهي.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٧٠٤).

<sup>(</sup>٢) رواه الطحاوي في «مشكل الآثار» (٢١٦٧)، وابن حبان (٤٣٨٥) وإسناده صحيح.

وأما من عمل عملاً أصله مشروع وقربة، ثم أدخل فيه ما ليس بمشروع، أو أخل فيه بمشروع فهذا مخالف أيضا للشريعة بقدر إخلاله بما أخل به، أو إدخاله ما أدخل فيه، وهل يكون عمله من أصله مردوداً عليه أم لا؟ فهذا لا يطلق القول فيه برد ولا قبول، بل ينظر فيه، فإن كان ما أخل به من أجزاء العمل، أو شروطه، موجباً لبطلانه في الشريعة، كمن أخل بالطهارة للصلاة مع القدرة عليها، أو كمن أخل بالركوع، أو بالسجود، أو بالطمأنينة فيهما، فهذا عمله مردود عليه، وعليه إعادته إن كان فرضاً، وإن كان ما أخل به لا يوجب بطلان العمل، كمن أخل بالجماعة للصلاة المكتوبة عند من يوجبها، ولا يجعلها شرطاً، فهذا لا يقال: إن عمله مردود من أصله بل هو ناقص، وإن كان قد زاد في العمل المشروع ما ليس بمشروع، فزيادته مردودة عليه، بمعنى أنها لا تكون قربة، ولا يثاب عليها، ولكن تارة يبطل بها العمل من أصله؛ فيكون مردوداً، كمن زاد في صلاته ركعة عمداً مثلًا، وتارة لا يبطله ولا يرده من أصله، كمن توضأ أربعاً أربعاً، أو صام الليل مع النهار، وواصل في صيامه. وقد يبدل بعض ما يؤمر به في العبادة بما هو منهي عنه، كمن ستر عورته في الصلاة بثوب محرم، أو توضأ للصلاة بماء مغصوب، أو صلى في بقعة غصب، فهذا قد اختلف العلماء فيه: هل عمله مردود من أصله؟ أو أنه غير مردود، وتبرأ به الذمة من عهدة الواجب؟ وأكثر الفقهاء على أنه ليس بمردود من أصله، وقريب من ذلك الذبح بآلة محرمة، أو ذبح من لا يجوز له الذبح، كالسارق، فأكثر العلماء على أنه تباح الذبيحة بذلك، ومنهم من قال: هي محرمة، وكذا الخلاف في ذبح المحرم للصيد، لكن القول بالتحريم فيه أشهر وأظهر؛ لأنه منهي عنه بعينه، ولهذا فرّق من فرّق من العلماء بين أن يكون النهى لمعنى يختص بالعبادة،

فيبطلها، وبين أن لا يكون مختصًا بها، فلا يبطلها. فالصلاة بالنجاسة، أو بغير طهارة، أو بغير ستارة، أو إلى غير القبلة، يُبطلها، لاختصاص النهى بالصلاة، بخلاف الصلاة في الغصب. ويشهد لهذا أن الصيام لا يبطله إلا ارتكاب ما ينهى عنه فيه بخصوصه، وهو جنس الأكل، والشرب، والجماع، بخلاف ما نهى عنه الصائم لا بخصوص الصيام، كالكذب، والغيبة. عند الجمهور، وكذلك الحج لا يبطله إلا ما نهي عنه في الإحرام، وهو الجماع ولا يبطله ما لا يختص بالإحرام من المحرمات، كالقتل، والسرقة، وشرب الخمر، وكذلك الاعتكاف إنما يبطل بما نهي عنه فيه بخصوصه، وهو الجماع، وإنما يبطل بالسكر لنهى السكران عن قربان المسجد، ودخوله، على أحد التأويلين لقوله تعالى: ﴿ لَا تَقَرَبُوا ٱلصَّكَاوَةَ وَٱنتُدَ شُكَرَىٰ ﴾. [النساء: ٤٣]. أن المراد مواضع الصلاة، فصار كالحائض، ولا يبطل الاعتكاف بغيره من ارتكابه الكبائر عندنا، وعند كثير من العلماء، وإن خالف في ذلك طائفة من السلف، منهم: عطاء، والزهري، والثوري، ومالك، وحكى عن غيرهم أيضاً. وأما المعاملات كالعقود، والفسوخ، ونحوهما فما كان منها تغييراً لأوضاع الشريعة؛ كجعل حد الزنا عقوبة مالية، وما أشبه ذلك، فإنه مردود من أصله، لا ينتقل به الملك؛ لأن هذا غير معهود. وما كان منها عقداً منهيًّا في الشرع، إما لكون المعقود عليه ليس محلاً للعقد، أو لفوات شرط فيه، أو لظلم يحصل به للمعقود معه، أو عليه، أو لكون العقد يشغل عن ذكر الله الواجب عند تضايق وقته، أو غير ذلك، فهذا العقد هل هو مردود بالكلية لا ينتقل به الملك أم لا؟ هذا الموضع قد اضطرب الناس فيه، وذلك أنه ورد في بعض الصور أنه مردود لا يفيد الملك، وفي بعضها أنه يفيده، والأقرب إن شاءالله تعالى أنه إن كان النهى عنه لحق الله

تعالى؛ فإنه لا يفيد الملك بالكلية، ومعنى كون الحق لله: أنه لا يسقط برضا المتعاقدين عليه. وإن كان النهى عنه لحق آدمي معين، بحيث يسقط برضاه، فإنه يقف على رضاه به، فإن رضي لزم العقد واستمر الملك، وإن لم يرض به فله الفسخ، فإن كان الذي يلحقه الضرر لا يعتبر رضاه بالكلية، كالزوجة والعبد في الطلاق والعتاق؛ فلا عبرة برضاه وبسخطه. وإن كان النهى رفقاً بالمنهى خاصة لما يلحقه من المشقة، فخالف وارتكب المشقة، لا يبطل بذلك عمله. فأما الأول فله صور كثيرة منها: نكاح من يحرم نكاحه، إما لعينه كالمحرمات على التأبيد بسبب أو نسب، أو للجمع، أو لفوات شرط لا يسقط بالتراضي بإسقاطه، كنكاح المعتدة المحرمة، والنكاح بغير ولى، ونحو ذلك. وقد روى أن النبي ﷺ فرَّق بين رجل وامرأة تزوجها وهي حبلى (١)، فرد النكاح لوقوعه في العدة. وأما الثاني، فله صور عديدة منها: إنكاح الولي من لا يجوز له إنكاحها بغير إذنها، ومنها: بيع المدلس ونحوه، كالمصرّاة، وبيع النَّجْش، وتلقي الركبان، ونحو ذلك. وفي صحته كله اختلاف مشهور. وذهب طائفة إلى بطلانه وردّه، والصحيح أنه يصح، ويقف على إجازة من حصل له ظلم بذلك». انتهى كلامه ملخصاً (٢).

ولما استدل الشيخ \_ رحمه الله \_ بما فيه أتم بيان لموجب خلق الجن والإنس، بدأ بما فيه أكمل وضوح لموجب إرسال الرسل.

قال \_ رحمه الله تعالى \_: وقوله تعالى: ﴿ولقد بعثنا

تفسير الآية الثانية

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٢١٣١) من حديث رجل من الأنصار يقال له بُصرة، وسنده

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم لابن رجب (١٧٧ ـ ١٨٥).

في كل أمة رسولاً أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت بخبر تعالى عباده ويوضح لهم أنه تعالى وتقدس ما أرسل رسله إلى عباده إلا ليعبدوه وحده، ولا يشركوا معه غيره، لا في العبادة القولية، ولا الفعلية، ولا الإرادية، والنية، فضلاً منه ورحمة لئلا يضلوا فيستوجبوا دخول النار، قال تعالى: ﴿ رُسُلًا مُبَشِّرِينَ وَمُنذِرِينَ لِتَلَّايكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللهِ عَلْمَالِهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلْهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ ع

قلت: في قوله تعالى: ﴿ولقد بعثنا﴾ الآية فوائد لمن تدبرها:

الأولى: أنه تعالى بعث في كل أمة رسولاً، ولا خصص أمة دون أمة، لإظهار عدله، وإتمام حجته على الناس كلهم.

الثانية: أنه ما تركهم هملاً، بل أرسل إليهم رسلاً يرشدونهم إلى التي هي أقوم وأصلح من أمر دينهم الذي به سعادة الأبدية.

الثالثة: أنه تعالى ما خلقهم عبثاً، بل لعبادته خلقهم قال تعالى: ﴿ أَنَكُمْ مِنْكُمْ عَبُثُا وَأَنَكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ﴿ فَتَعَلَى اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلْكُ اللّهُ الْمَلِكُ اللّهُ الْمَلْكُ اللّهُ الْمَلْكِ الله المؤمنون: ١١٥، ١١٦]. نزه الله نفسه عن خلقهم عبثاً وتركهم هملاً لا يبعث الرسل إليهم ولا ينزل معهم الكتب ولا يبين لهم مراده.

الرابعة: أن اختلاف الناس في الألوهية أي في أفعالهم، ليس اختلافهم في الربوبية، أي أفعال الله؛ لأنه لو كان الاختلاف في الربوبية لذكره الله تعالى كما ذكر اختلافهم في الألوهية كقوله تعالى: الربوبية لذكره الله تعالى كما ذكر اختلافهم في الألوهية كقوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَّسُولًا أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ وَاجْتَنِبُوا الطّنعُوتُ ﴾ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ الْمَلْعُوتُ ﴾ [النحل: ٣٦]. وقوله تعالى: ﴿ وَلَا يَنْكُمُ أُمَّ فُصِلتَ مِن لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ إِنَّ أَلَا تَعْبُدُوا إِلَّا الله ﴾ [هود: ١، ٢]. وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرُّ عَبِيرٍ فَي الْمَالَةُ وَيَوْدُ فَن كَانَ يَرْحُوا لِقَاءَ رَبِّهِهِ فَلْيَعْمَلُ عَمَلاً صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ وَيَعْبَلُوا اللهِ عَلَى أَن الذي أوجب بِعِبَادَةِ رَبِّهِ آحَدًا فِي أَن الذي أوجب إِرسال الرسل شرك الألوهية، وهو شرك في العبادة، ليس شركاً في

الخامسة: أن اجتناب الطواغيت فرض وحق على العباد، كما أن عبادة الله فرض وحق على العباد، ولا يتم التوحيد إلا باجتناب الطواغيت، كما قال الله تعالى عن إمام الحنفاء ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ النَّبِي فَطَرِفِي فَاللَّهُ سَيَهْدِينِ ﴿ وَقَوْمِهِ اللَّهِ مَنَا لَعُنْمُ اللَّهُ مَنَا لَكُمْ أَسَوَةً حَسَنَةٌ فِي إِلَّا اللَّهِ فَطَرِفِي فَاللَّهُ سَيَهْدِينِ ﴾ . [الزخرف: ٢٦، ٢٧]. وقال تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةً حَسَنَةٌ فِي إِنَّا بُرَءُ وَاللَّهُ عَالَيْنِ مَعَهُ إِذْ قَالُوا لِقَوْمِمْ إِنَّا بُرَءُ وَأَ إِمِنَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُرُ وَيَدَا بَيْنَا وَالنّبِينَ مَعَهُ وَ وَاللّهُ وَمَا تَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرْنَا بِكُرُ وَيَدَا بَيْنَا وَالنّبَعْمُ الْمَدَوةُ وَالْبُعْضَاءُ أَبَدًا حَقَى تُومِنُوا بِاللّهِ تعالى عقلاً ونقلاً، أما النقل؛ ونقد قال تعالى: ﴿ فَمَن يَكَفُرُ وَالطّعُونِ وَيُؤْمِنُ بِاللّهِ فَقَدِ السّتَمْسَكَ بِاللّهُ وَقَدْ اللّهُ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ اللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ اللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ اللّهُ وَلّهُ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ اللّهُ وَقَدْ اللّهُ اللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ اللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَاللّهُ وَقَالِمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَهُ وَقَدْ وَاللّهُ وَلّهُ المُنْ المُنْفَانُ وَاللّهُ وَقُولُومُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَوْمِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَا

يزال عن القلوب الأوساخ التي وقعت عليها، من عبادة الطواغيت، وحبها أولاً، ثم يصبغ بصبغة الله تعالى وهو التوحيد والإخلاص، قال تعالى: ﴿ صِبْغَةَ اللَّهِ وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللَّهِ صِبْغَةً ﴾. [البقرة: ١٣٨].

قال البيضاوي في تفسيرة: سماه صبغة لأنه ظهر أثره عليهم ظهور الصبغ على المصبوغ، وتداخل في قلوبهم الإيمان تداخل الصبغ الثوب انتهى. وله المثل الأعلى في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم.

السادسة: أن دعوتهم في أصل الدين واحدة، ولا تغاير بين دعوتهم، ولا تخالف بين كلمتهم إلا في الفروع، وهي الشرائع، قال تعالى: ﴿ جَعَلْنَا مِنكُمُّ شِرْعَةٌ وَمِنْهَاجًا ﴾. [المائدة: ٤٨]. وقال ﷺ: «نحن الأنبياء أولاد علات أبونا واحد وأمهاتنا متفرقة»(١).

تفسير الآية الثالثة

ثم استدل الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ على التوحيد بحكم الله الذي حكم به على عباده من فوق سبع سموات قال ـ رحمه الله تعالى ـ: وقوله تعالى: ﴿وقضى ربك ألا تعبدوا إلا إياه الآية أي وحكم ربكم عليكم أن لا تعبدوا إلا إياه كقوله ﴿ قَالُواْ لَن نَوْرُكَ عَلَى مَا جَاءَنَا مِنَ الْمِينَتِ وَالَّذِى فَطَرَنا فَاقضِ مَا أَنتَ قَاضٍ إِنّا إِنّا مَعنى قدر، ولو الدُّنَيّا شَيْ . [طه: ۲۷]. أي احكم ما أنت حاكم، لا بمعنى قدر، ولو أنه بمعنى قدر ما أشرك أحد، كما في الحديث الصحيح عن الرسول أنه بمعنى قدر ما أشرك أحد، كما في الحديث الصحيح عن الرسول شوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم فقال: يا محمد إني إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد (٢٠). الحديث.

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٣٤٤٣) ومسلم (٢٣٦٥) بنحوه.

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۲۸۸۹).

تفسير الآية الرابعة

ثم استدل الشيخ \_ رحمه الله تعالى \_ على التوحيد بأمر الله الذي أَمْرُ بِهُ عَبَادُهُ فَقَالَ ـ رَحْمُهُ الله تَعَالَى \_: وقولُهُ تَعَالَى ﴿ وَاعْبُدُوا اللهُ ولا تشركوا به شيئاً ﴿ واعلم أن الأمر أمران: أمر كوني، وأمر شرعي، وكلا الأمرين ينطقان بالتوحيد، أما الأمر الكوني فدلالته على التوحيد دلالة السبب على المسبب؛ لأنه المشتمل على أفعال الله كلها، من خلق، ورزق، وتدبير، وغير ذلك، وذلك سبب وعلة وقنطرة يوصل إلى توحيد الألوهية، التي هي عبادة الله وحده لا شريك له، وهذه طريقة القرآن، نبه الله تعالى عباده بأفعاله الجميلة الحسنة وقدرته الكاملة وعلمه المحيط على أنه المعبود بحق في الوجود، وأن ما سواه باطل، كما قال تعالى: ﴿ لَهُ دَعْوَةُ لُلْمَةٌ وَٱلَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ ـ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بِشَيْءٍ ﴾. [الرعد: ١٤]. والقرآن مملوء من هذا، بل كل القرآن يقرر هذا التقرير كما قال تعالى: ﴿ سَنُرِيهِمْ ءَايَكِنَا فِي ٱلْآفَاقِ وَفِيَ أَنفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ ٱلْحَقُّ أَوَلَمْ يَكُفِ بِرَيِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيءٍ شَهِيدُ ١ ﴿ الله متواليات ٥٣]. ومن ذلك ما ذكر الله متواليات في سورة الروم ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ۚ أَنْ خَلَقَكُم مِّن تُرَابٍ ثُمَّ إِذَآ أَنتُم بَشَرٌ تَنتَشِرُونَ ۚ ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُم مِنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَنِهَا لِتَسَكُنُواْ إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُم مَوَدَةً وَرَحْمَةً ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِقَوْمِ يَنَفَكَّرُونَ ۞ وَمِنْ ءَايَنلِهِ، خَلْقُ ٱلسَّمَنوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَأَخْذِلَنْ فُ أَلْسِنَاكُمْ وَأَلْوَنِكُمْ ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَنتِ لِلْعَلِمِينَ ١ وَمِنْ ءَاينيهِ عَنَامُكُمْ بِٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَادِ وَٱبْنِغَا وَكُمْ مِن فَصْلِهِ \* إِنْ فِي ذَلِكَ لَآيِنتِ لِقَوْمِ يَسْمَعُونَ شَ وَمِنْ ءَايكَنِهِ مُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءُ فَيُحْي - بِهِ ٱلْأَرْض بَعْدَ مَوْتِهَا ۚ إِكَ فِي ذَالِكَ لَا يَنتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ۞ وَمِنْ ءَايَناهِ ۚ أَن تَقُومَ السَّمَاءُ وَٱلْأَرْضُ بِأَمْرِهِ ۚ ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِنَ ٱلْأَرْضِ إِذَا أَنتُمْ تَغَرُّجُونَ ١٠٠ [الروم: ٢٠ \_ ٢٥]. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّكَمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَفِ ٱلَّذِيلِ وَٱلنَّهَادِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْيَهَا وَبَثَ فِيهَا مِن كُلِ دَآبَتَةٍ وَتَعْبَرِيفِ الرِّيَنِجِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَآءِ وَالْأَرْضِ لَآيَئتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ شِيَّ﴾. [البقرة: ١٦٤].

قال البيضاوي: ﴿ وَاعلم أَنْ دَلالة هذه الآيات على وجود الإله ووحدانيته من وجوه كثيرة يطول شرحها مفصلاً ، والكلام المجمل أنها أمور ممكنة وجد كل منها بوجه مخصوص من وجوه محتملة ، وأنحاء مختلفة يتحير العقل عن كنه حقيقته ، ولكن يستدل العقل استدلالاً ما على وحدانية الله ، وقوله تعالى : ﴿ أَمَنْ خَلَقَ السَّكَوْتِ وَالْأَرْضَ وَالْزَلَ لَكُمُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَانَابَتْنَا بِهِ عَدَابِقَ ذَاكَ بَهْجَةٍ مَاكَانَ لَكُمُ أَن تُنْبِيتُوا شَجَرَهَا أَنْهَ لَلْ مَعْ مَقُومٌ يَعْدِلُونَ فَي أَمَن جَعَلَ الاَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَ لَا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَ لَوَ اللّهُ مَعَ اللّهُ بَلْ أَكَ تُمُهُمُ لَا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَ لَا وَجَعَلَ خِلالَهَا أَنْهَ لَا وَجَعَلَ خَلُكُ أَن تُنْبِيكُمُ أَن تُنْهِ لِي عَلَيْكُونَ وَكَالَةً مَعَ اللّهُ بَلْ أَكْمَرُهُمُ لَا وَجَعَلَ خَلُولَ اللّهُ مَعَ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَمَا اللّهُ عَلَيْكُمُ وَمَن يُرْفُكُمُ مِنَ السّمَةِ وَاللّرَافِقُ آءَلُكُمْ مَن السّمَةِ وَالْأَرْفِقُ آءِلَكُ مُعَالًا اللّهُ عَلَيْكُمْ إِلَى اللّهُ عَمَا اللّهُ عَلَيْكُمْ إِلَى اللّهُ عَمَا اللّهُ عَلَيْكُمْ إِلَا كُنْ مُن يَبْدُولُ الْخَلْقَ ثُمَ يُعِيدُمُ وَمَن يَرْفُكُمُ مِنَ السّمَةِ وَالْأَرْفِقُ آءَلَكُ مَعَ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَمَا اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَمَا اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَمَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ ا

فهذه طريقة القرآن ينبه عباده عن غفلتهم عن عبادته بأفعاله الجميلة، وآلائه المشيعة، ونعمائه المبثوثة ويحذرهم نفسه بقدرته الكاملة وعلمه المحيط بكل شيء فهو سبحانه يذكرهم نعمه ويحذرهم نقمه؛ لكي يتوبوا إليه بالأعمال الصالحة ويقصدوه وحده لا شريك له، ولا يشركوا به غيره في العبادة، فصار الأمر الكوني سبباً وعلة، وقنطرة للألوهية التي خلقت الكائنات بأسرها وأرسلت الرسل وأنزلت الكتب لأجلها. ويتشعب من الأمر الكوني الأمر العقلي، وإن كان العقل مما كونه الله تعالى في تركيب الإنسانية ليميز به الحسن والقبيح، والحق والباطل، فأنا أذكره على حدته، لعظم شأنه، وما

يترتب عليه من الثواب والعقاب، والكمال والجمال: اعلم أن جوهر العقل إن لم يتلطخ بلطخ عذرات الكفر والشرك والنفاق، ولم يتدنس بدنس الذنوب والسيئات، ولم يختل بخلا أمراض الشبهات والشهوات، الدال صاحبه على فطرة الله التي فطر الناس عليها، وهي الملة الحنيفية ملة إبراهيم، ودين محمد بن عبدالله صلوات الله عليهم أجمعين، وهو التوحيد دلالة تامة لا محالة. وقد بين الله تعالى أن ذوي العقول هم أحرى للهداية، بل علق الله تعالى العقل والتذكر والتفكر، وأنه مهما عقل الإنسان وتفكر في آيات الله الكونية لدلته على لب اللباب وزبدة السنة والكتاب، وهو توحيد الألوهية، قال تعالى: ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلَّيْلِ وَٱلنَّهَارِ لَآيَاتِ لِأُولِي ٱلْأَلْبَنِ ﷺ . [آل عمران: ١٩٠]. وقال تعالى: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّنْكُ مِّنْ أَنفُسِكُمْ هَلَ لَكُمْ مِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنِكُمْ مِن شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَآتُ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ كَنْكِكَ نُفُصِّلُ ٱلْآيَاتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ١٠٠٠ . [الروم: ٢٨]. وغير ذلك من الآيات الدالة على أن أهل العقول هم المستنفعون بالآيات الكونية، والآيات الأمرية، فعلى هذا أنا أمثل أمثالاً عقلية توافق النقل على أن لا يعبد مع الله غيره، وأن عبادة غيره باطلة، وأن عابد غيره أضل من كل ضال.

المثل الأول: لو أن ملكاً قاهراً فوق رعاياه فأتاه مظلوم من رعاياه فدعاه مع عبدٍ مملوكٍ له في أخذ مظلمته هل يجوزه العقل؟ بل يستنكره ويستقبحه، مثل أن يقول: يا أيها الملك ويا أيها المملوك خذوا مظلمتي من هذا، فكل أحد يراه يقبح عليه؛ لأنه دعا الملك مع مملوكه جميعاً وشاركه معه في حكمه وأمره، ويغضب عليه الملك لأجل ذلك، فإذا كان دعوة الملك مع مملوكه جميعاً في قضاء الحاجة قبيح، وحال أنهم كلهم بنو آدم، وهم سواء في جميع الأحوال، إلا

أن المملوك قد جعله الله تحت يد الملك. فكيف بالأحد القيوم الصمد، الذي ليس كمثله أحد؟ يدعى مع عبده المخلوق الضعيف، النحيف العاجز، لا يملك لنفسه ضرًّا ولا نفعاً، لاسيما يدعو مع الله ميتاً، كأن يقول: «يا الله يا عيدروس»، أو «يا الله يا فلان ويا فلان». وقد نبه الله تعالى على هذا، قال تعالى: ﴿ وَمَن يَدَّعُ مَعَ اللهِ إِلْنها الحَر لَا بُرُهُنَ لَهُ بِهِ فَإِنَّما حِسَائِهُ عِند رَبِّهِ إِنْكُم لَا يُقْلِعُ أَلْكَافِرُونَ ﴿ وَمَن يَدَعُ مَعَ اللهِ إِلْنها الله المؤمنون: ١١٧]. فقد كفَّر الله من دعا مع الله غيره.

المثل الثاني: لو أن غنيًا كريماً ينفق من أصناف المال سرًا وجهرا، ومملوك له لا يقدر على شيء، لا لنفسه ولا لغيره، فجاء محتاج وطلب حاجته من العبد وترك الغني الكريم، هل يجوزه العقل؟ بل يستنكره ويستقبحه، وكل يقبح على فاعله، فإذا كان هذا قبيح في الغني الكريم والمملوك له، وهم بنو آدم، فكيف برب البرايا مالك الملك والملكوت، يُترك ويُدعى المخلوق الضعيف، بل الموتى، بل الأشجار والأحجار في كشف الكربات ودفع الملمات؟ وقد نبه الله على هذا قال تعالى: ﴿ فَ ضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا عَبّدًا مَمّلُوكًا لا يَقّدِرُ عَلَى شَيْءٍ وَمَن رَزَقَنَ لَهُ مِنَا رِزْقًا حَسَنَا فَهُو يُنفِقُ مِنْهُ سِرًا وَجَهّرًا هَلْ يَسْتَوُهُ مَنَ الْمُمَدُ للّهِ بَلْ

المثل الثالث: هل يرضى أحد أن يساوي مملوكه معه في حقه؟ وإن رضي أحد؛ هل يجوزه العقل؟ بل يستنكره أشد الاستنكار، ويستقبحه، وكل يقبح عليه ويوبخه على ذلك، فإذا كان هذا في العبيد النقص لا يجوز، فكيف بمساواة الكامل في جميع الوجوه خالق كل شيء لا إله إلا هو بعبد ضعيف عاجز لا يملك لنفسه شيئاً، فضلاً عن غيره؟ إلا في الدعاء، والحب، والخوف، والرجاء، والتوكل، والإنابة، والاستعانة، والاستغاثة فيما لا يقدر عليه إلا الله؛ لأن كل

ذلك عبادة والعبادة حق لله تعالى، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّلَةٍ رَّسُولًا أَنِ آعْبُدُوا ٱللَّهَ وَأَجْتَـنِبُوا ٱلطَّلغُوتُ ﴾. [النحل: ٣٦]. وقال تعالى: ﴿ ﴿ وَأَعْبُدُواْ ٱللَّهَ وَلَا تُشْرِكُواْ بِهِـ شَنْيَكًا ﴾. [النساء: ٣٦]. وقال تعالى: ﴿ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ ٱلنَّازُّ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أنصَارِ شَ€. [المائدة: ٧٢]. فإن قلت: الشرك المذكور ليس في العبادة، بل الشرك في الربوبية والملك. قلت: هذا يرده القرآن فإنّ الله قد أخبر أن المشركين يقرون بالربوبية والملك ولم يدخلوا في الإسلام لما أنهم أشركوا في العبودية، قال تعالى عنهم: ﴿ وَلَبِن سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ ٱلسَّمَنُوٰتِ وَٱلْأَرْضَ لَيَقُولُنَّ ٱللَّهُ ﴾. [لقمان: ٢٥]. وقال تعالى: ﴿ قُلُّ مَن يَرْزُقُكُم مِّنَ ٱلسَّمَاءَ وَٱلْأَرْضِ أَمَّن يَمْلِكُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَئَرَ وَمَن يُعْرِجُ ٱلْحَقَّ مِنَ ٱلْمَيِّتِ وَيُخْرِجُ ٱلْمَيِّتَ مِنَ ٱلْحَيِّ وَمَن يُدَيِّرُ ٱلْأَمْرُ فَسَيَقُولُونَ ٱللَّهُ فَقُلَ أَفَلًا نَتَقُونَ ﴿ [يونس: ٣١]. فهذه الربوبية قد أقرَّ بها الكفار المشركون وأما الملك فكذلك اقروا به قال تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلَكُونُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُحِيرُ وَلَا يُجُكَارُ عَلَيْهِ إِن كُنتُمْ تَعْلَمُونَ فِي سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ فَ ﴿ [المؤمنون: ٨٨، ٨٩]. فبين الله أن المشركين كانوا مقرين بالملك أيضاً، كما أنهم مقرون بالربوبية، ولكن أمر رسوله على أن يقاتلهم على شرك العبادة ، قال تعالى : ﴿ قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشِّرٌ مِّثْلُكُمْ يُوحَى إِلَى أَنَّمَا ٓ إِلَهُكُمْ إِلَهُ وَمِدُّ فَن كَانَ يَرْجُواْ لِقَاَّةَ رَبِّهِ. فَلْيَعْمَلُ عَمَلًا صَلِيحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ۞ ﴾. [الكهف: ١١٠]. وقال تعالى: ﴿ وَقَالِلُوهُمْ حَتَّىٰ لَا تَكُونَ فِتَّـنَةٌ ۗ وَيَكُونَ ٱلدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ ﴾. [الأنفال: ٣٩]. والدين: هو العبودية مطلقاً، فإذا عرفت ذلك فكيف يساوى مع الخالق القادر، العبد العاجز؟ وقد نبه الله على هذا، قال تعالى: ﴿ ضَرَبَ لَكُمْ مَّشَكُا مِّنْ أَنفُسِكُمْ ۖ هَل لَكُمْ مِن مَّا مَلَكَتْ أَيْمَنْكُمْ مِن شُرَكَاءَ فِي مَا رَزَقْنَكُمْ فَأَنتُمْ فِيهِ سَوَّاتُ تَخَافُونَهُمْ كَخِيفَتِكُمْ أَنفُسَكُمْ حَكَذَلِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَينَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ شَاكُم

[٢٨]. وقد ذكر الله تعالى عن الذين ساووا مع الله غيره أنهم يشهدون على أنفسهم بالضلال، قال تعالى: ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَخْنَصِمُونَ ﴿ تَاللَّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالِ مُّيِينٍ ﴿ قَالُواْ وَهُمْ فِيهَا يَخْنَصِمُونَ ﴾ . [الشعراء: ٩٦، ٩٧].

المثل الرابع: لو أن ملكاً قاهراً له عبيد مملكة لا يقدرون على شيء، بل يرجون مولاهم في ما ينوبهم، ويخافون عذابه ونقمته وعقوبته، ثم يأتي عبد من عبيده فيلوذ بعبد مثله من ضرّ، أو يطلب حاجة، ويترك الملك المعطي المانع النافع الضار، هل يجوزه العقل؟ بل يستنكره ويستقبحه، وكل يقبح عليه، فإذا كان هذا في بني آدم وهم سواء في العبودية والخلق، فكيف بمن يترك الرب تعالى وينساه، ويدعو غيره في كشف الضر وتحويله؟ كأن يقول: يا سيدي فلان أغثني، أو انصرني، أو اشفني، أو غير ذلك من الأمور التي لا يقدر عليها إلا الله تعالى. وقد نبه الله تعالى على هذا قال تعالى: ﴿ قُلِ اَدْعُوا النِّينَ زَعَمْتُم وَيَعَافُون عَذَابَهُم النَّرِ عَنكُم وَلا تَقْوِيلا ﴿ قُلُ النَّينَ عَذَابَهُم النَّرِ عَنكُم وَلا تَقْوِيلا ﴿ قُلُ اللَّهِ اللَّه الله تعالى على هذا قال تعالى: ﴿ قُلُ النَّه اللَّذِينَ مُعَمَّدُ مِن الأمور التي لا يقدر عنده الله تعالى وقد نبه الله تعالى على هذا قال تعالى: ﴿ قُلُ النَّه وَلَا الله تعالى على هذا قال تعالى: ﴿ قُلُ اللَّه اللَّه الله تعالى على هذا قال تعالى على عَلَا الله تعالى عنده وعُزير، تنبيها لمن يقصدهم في كشف الضر وتحويله، فإذا كان عيسى وعُزير، تنبيها لمن يقصدهم في كشف الضر وتحويله، فإذا كان عيسى روح الله وعزير لا يقدرون على كشف الضر وتحويله من مكان إلى مكان، ومحل إلى محل، فكيف بغيرهم؟

المثل الخامس: لو أن أحداً مر على مقبرة، ومعه دابة محملة فوقعت دابته في حفرة من الحفر، فقال: يا أهل القبور، يا فلان، يا فلان، يا فلان، \_ يعدد الموتى \_ ساعدوني على دابتي، وعنده رجل حي قوي، تركه ولم يدعه، هل يجوزه العقل؟ بل ينكره ويستقبحه، وكل يقبح عليه ويوبخه على فعله هذا. فإذا كان هذا يستقبح من مخلوق يترك مخلوقاً حيًّا، ويدعو الموتى، فكيف بمن ترك الحي القيوم، ودعا في

المثل السادس: لو أن عبيد مملكة تحت ملك قاهر ما لهم من الأمر شيء إلا ما يأتيهم من تحت تصريف الملك وأمره، فيسأل بعضهم بعضاً مما في خزائن الملك، فهل يجوزه العقل؟ بل ينكره ويستقبحه؛ لأنهم لا يقدرون على نفع أنفسهم، فضلًا عن غيرهم، فإذا كان هذا يستقبح إذا سأل بعضهم بعضاً مما في خزائن ملك مخلوق مثلهم، فكيف بمن يسأل مخلوقاً حيًّا، أو ميتاً مما في خزائن الله تعالى، مما لا يقدر عليه إلا الله؟ مثل كشف الضر وتحويله قال تعالى: ﴿ لَهُ مَقَالِيدُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ۚ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآهُ وَيَقْدِرُ ۚ إِنَّهُ بِكُلّ شَى عِلِيمٌ ١٤٠ . [الشورى: ١٢]. وقال تعالى: ﴿ قُلْ مَن ذَا ٱلَّذِى يَعْصِمُكُم مِّنَ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادُ بِكُمْ سُوَّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً ﴾. [الأحزاب: ١٧]. فهو المتفرد بالخلق والأمر والتدبير والملك ﴿ فَسُبْحَانَ ٱلَّذِى بِيَدِهِ مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَلِلَّتِهِ تُرْجَعُونَ ﴿ ﴾. [يس: ٨٣]. وقد نبه الله تعالى على هذا المثل قال تعالى : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ عِبَادُ أَمْثَالُكُمْ ﴿ ﴾. [الأعراف: ١٩٤]. فطوبي لعبد ذكر الله ولم يغفل عنه تعالى حتى يحصل رضى الله والجنان قال تعالى: ﴿ وَٱلذَّكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّكِرَتِ أَعَدُّ ٱللَّهُ لَمْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ۞ ﴾. [الأحزاب: ٣٥]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيتَ عَلَيْهِمْ ءَايَنتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَّكُّلُونَ ۞﴾. [الأنفال: ٢]. وخاب عبد نسي ربه قال تعالى: ﴿ وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنسَنَهُمْ أَنفُسَهُمُّ أُولَكِنكَ هُمُ ٱلْفَاسِقُونَ ﴿ إِلَّهِ ﴾. [الحشر: ١٩].

قال ابن القيم \_ رحمه الله \_: "إذا نسى العبد ربه أوْجَبَ ذلك بأمر الله نسيانه نفسه، فحينتذ أعرض عن مصالحها، ونسيها، واشتغل عنها، فهلكت، وفسدت، ولابد لمن له زرع، وبستان، وماشية، وغير ذلك، مما صلاحه وفلاحه بتعاهده والقيام عليه فأهمله ونسيه واشتغل عنه بغيره وضيع مصالحه فإنه يفسد ولابد، وهذا مع إمكان قيام غيره مقامه، فكيف الظن بفساد نفسه، وهلاكها، وشقائها، إذا أهملها ونسيها، واشتغل عن مصالحها، وعطل مراعاتها، وترك القيام، عليها بما يصلحها؟ فإذاً خذ ما شئت من فساد، وهلاك، وخيبة، وحرمان، وهذا الذي صار أمره فرطآ ففرط عليه أمره وضاعت مصالحه وأحاطت به أسباب القطوع، والخيبة، والهلاك، ولا سبيل إلى الأمان من ذلك؛ إلا بدوام ذكر الله، واللهج به، وترك ما سواه، وأن لا يزال اللسان رطباً به، وأن ينزله منزلة حياته التي لا غناء له عنها ومنزلة غذائه الذي إذا فقده فسد جسمه وهلك وبمنزلة الماء عند شدة العطش وبمنزلة اللباس في الحر والبرد؛ وبمنزلة الكنّ في شدة السموم في الصيف، وشدة البرد في الشتاء. فمن نسى الله أنساه نفسه في الدنيا ونسيه في العذاب يوم القيامة. انتهى كلامه \_ رحمه الله تعالى \_.

ولو أردنا أن نتتبع ما يناسب إبطال هذا الأمر الشنيع، واستقباح هذا المنكر الفظيع: أنْ يُسَاوَى مع الله تعالى غيره في العبادة، أو في كشف الضر، ورد الخير ما وسعه المقام، وتعجز عنه الألسن والأقلام ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُو وَإِن يُرِدِكَ بِغَيْرِ فَلَا رَأَدَ لِفَضْلِةً عَلَى اللّه والشرعي فهو الصريح لِفَضْلِةً عَلَى الألوهية مجملًا ومفصلًا أما المجمل فكقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمُو اللّه وَلَا لَتُمْرِكُوا بِهِ مَنْ اللّه عَنْ اللّه الناء: ٣٦]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمُو اللّه لِعَبْدُوا اللّه عَلْمِينَ لَهُ الدِّينَ خُنفَاتَ ﴾. [النساء: ٣٦]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أُمُو اللّه لِعَبْدُوا اللّه عَلْمِينَ لَهُ الدِّينَ خُنفَاتَ ﴾. [البينة: ٥]. وقوله تعالى:

ويتشعب من الأمر الشرعي الذي أمر به الله تعالى أمر الرسول وإن كان أمره على مما أمره الله تعالى، كما قال تعالى: ﴿وَأَنزَلَ اللهُ عَلَيْكَ الْكِنْبَ وَالْحِكَمة وَالْحَكَمة : النساء: ١١٣]. قيل: الكتاب: القرآن، والحكمة: السنة. قال تعالى: ﴿وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَىٰ ۚ مَا ضَلَ صَاحِبُكُم وَمَا فَكَن أَلُوكَىٰ أَلُوكَىٰ أَلَ مَا خَلَ صَاحِبُكُم وَمَا فَكَن أَلُوكَىٰ أَلَى مَا خَلَ مَا خَلَ النجم: ١ - ٤]. فأنا أذكر بعضا من أحاديثه، التي تدل على الأمر بالتوحيد، وحسنه، وفضله. وعن النهي عن الشرك، وقبحه، لاجتماع الوحيين ودلالتهما على المقصود صريحا، واندحاض الباطل، وارتداع الملحد، وانقماع على المعد، وانقماع من أبي وائل، عن البدع. فمن بيانه على جناب التوحيد: ما خرَّج البخاري في صحيحه، المعرو بن سعيد، ثنا جرير، عن الأعمش، عن أبي وائل، عن عمرو بن شرحبيل، قال: قال عبدالله: قال رجل: يا رسول الله، أي الذنب أكبر؟ وفي حديث آخر: أعظم؟ قال: «أن تجعل لله ندًا وهو

خلقك» قال: ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك مخافك أن يطعم معك». قال: ثم أي؟ قال: «أن تزاني حليلة جارك»(١). وعن عبدالله بن عمر قال: قال رسول الله ﷺ: «من حلف بغير الله فقد أشرك» (٢). رواه الترمذي وحسنه. وروى أبو داود وغيره، عن ابن مسعود «إن الرقى والتمائم والتولة شرك»(٣). وعن ابن مسعود مرفوعاً: «الطيرة شرك وما منا إلا يذهبه الله بالتوكل»(٤) رواه الإمام أحمد بأبسط من هذا فقال: ثنا أبو معاوية، ثنا الأعمش، عن عمرو بن مرة، عن يحيى بن الخراز، عن ابن أخى زينب، عن زينب امرأة ابن مسعود قالت: كان عبدالله إذا جاء من حاجة فانتهى إلى الباب تنحنح، وبزق، أن يهجم منا على شيء يكرهه. قالت: وإنه جاء ذات يوم وتنحنح، قالت: وعندي عجوز ترقيني من الحُمرة، فأدخلتها تحت السرير، قالت: فدخل، فجلس إلى جانبي، فرأى في عنقى خيطاً، فقال: ما هذا الخيط؟ قالت: خيط أرقى لي فيه، فأخذه فقطعه، ثم قال: إن آل عبدالله لأغنياء عن الشرك، سمعت رسول الله ﷺ يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك». قلت: لم تقول هذا وقد كانت عيني تقذف، فكنت أختلف إلى فلان اليهودي يرقيها، وكان إذا رقاها سكنت؟ قال: إنما ذاك من الشيطان، كان ينخسها بيده فإذا رقيتيها كف عنها، إنما كان يكفيك أن تقولى كما قال رسول الله ﷺ: «أذهب الباس رب الناس

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٤٤٧٧ و ٦٨٦١) ومسلم (٨٦).

<sup>(</sup>٢) تقدم ص ١٨ برقم ٤.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه الإمام أحمد (١/ ٣٨١) وأبو داود (٣٨٨٣) وابن ماجه (٣٥٣٠) وفي سنده
 مجهول، وله طرق يتقوى بها أخرجها الحاكم (٤/ ٢١٦ ـ ٢١٧ و٤١٧ ـ ٤١٨).

<sup>(</sup>٤) رواه الإمام أحمد (٣٩١١ و٣٨٩ و٤٤٠)، وأبـو داود (٣٩١٠)، والتـرمـذي (١٦١٠) وقال: «حسن صحيح». وصححه الحاكم (١٧/١)، ووافقه الذهبي.

اشف أنت الشاف لا شفاء إلا شفاؤك شفاء لا يغادر سقماً»(١). وفي حديث آخر رواه الإمام أحمد عن وكيع عن ابن أبي ليلى عن عيسى بن عبدالرحمن قال: دخلت على عبدالله بن عُكِّيم وهو مريض نعوده، فقيل له: لو تعلقت شيئاً، قال: أتعلق شيئاً، وقد قال النبي ﷺ: «من علق تميمة فقد أشرك»(٢). وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «قال الله: أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملاً أشرك معى غيري تركته وشركه»(٣). رواه مسلم. وعن أبي سعيد بن أبي فضالة سمعت رسول الله ﷺ قال: «إذا جمع الله الأولين والآخرين ليوم لا ريب فيه ينادى مناد: من كان أشرك في عمل عمله لله فليطلب ثوابه من عند غير الله فإن الله أغنى الشركاء»(٤). رواه الإمام أحمد. وقال الإمام أحمد: ثنا يونس، ثنا ليث، عن يزيد \_ يعنى ابن الهاد \_ عن عمرو، عن محمود بن لبيد، أن رسول الله على قال: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر» قالوا: وما الشرك الأصغر؟ قال: «الرياء يقول الله تعالى يوم القيامة إذا جزى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تسراؤن فسي السدنيسا فسانظسروا هسل تسرون عنسدهسم

 <sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (۱/ ۳۸۱) وفي سنده مجهول، وله طرق أخرى يتقوى بها عند
 الحاكم (۲۱۲/٤ ـ ۲۱۷ و ٤١٧ و ٤١٨) وتقدم قبله.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد (١٥٦/٤) من حديث عقبة بن عامر الجهني أن رسول الله ﷺ أقبل إليه رهط فبايع تسعة وأمسك عن واحد فقالوا: يا رسول الله بايعت تسعة وتركت هذا؟ قال: «إن عليه تميمة». فأدخل يده فقطعها فبايعه وقال: «من علق تميمة فقد أشرك».

<sup>(</sup>T) رواه مسلم (۲۹۸۵).

<sup>(</sup>٤) أخرجه الإمام أحمد (٣/ ٤٦٦) (٢١٥/٤) من حديث أبي سعيد بن أبي فضالة، وفي سنده زياد بن ميناء، مقبول، كما في «التقريب» ولكنه يتقوى بحديث أبي هريرة المتقدم قبله.

الجزاء»(١). وللإمام أحمد عن ابن مسعود مرفوعاً: «من ردته الطيرة حاجته فقد أشرك قالوا: يا رسول الله ما كفارة ذلك؟ فقال: «أن يقول أحدهم: اللهم لا خير إلا خيرك ولا طير إلا طيرك ولا إله غيرك»(٢). وللإمام أحمد عن أبي موسى أنه خطب فقال: أيها الناس اتقوا هذا الشرك فإنه أخفى من دبيب النمل، فقام عبدالله بن حزن، وقيس بن المضارب فقالا: لتخرجن مما قلت، أو لنأتين عمر مأذون لنا أو غير مأذون. قال: بل أخرج مما قلت خطبنا رسول الله عِلَيْ ذات يوم فقال: «أيها الناس اتقوا هذا الشرك فإنه أخفى من دبيب النمل» فقال له من شاء الله أن يقول: كيف نتقيه وهو أخفى من دبيب النمل يا رسول الله؟ قال: «قولوا: اللهم إنا نعوذ بك من أن نشرك بك شيئاً نعلمه ونستغفرك لما لا نعلمه "(٣). وقد روي من وجه آخر أن السائل هو الصَّدِّيق. وعن أبي هريرة قال: قال أبو بكر: يا رسول الله علمني شيئاً أقوله إذا أصبحت وإذا أمسيت، وإذا أخذت مضجعي. قال: «قل اللهم فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة رب كل شيء ومليكه أشهد أن لا إله إلا أنت أعوذ بك من شر نفسي ومن شر الشيطان وشركه»(٤). رواه أبو داود، والترمذي، والنسائي، وصححه.

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد (٤٢٨/٥) من طريقين والبغوي (٤١٣٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٢/ ٢٢٠) من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص وفي سنده ابن لهيعة. وله شاهد من حديث بريدة بنحوه أخرجه الطبراني في «الدعاء» (١٢٧٠) وإسناده ضعيف، لكن الحديث يتقوى بطريقيه.

<sup>(</sup>٣) رواه الإمام أحمد (٤٠٣/٤) وفي سنده مجهول. وله شاهد أخرجه أبو يعلى في «المسند» (١/ ٦٢) من حديث حذيفة بنحوه وإسناده ضعيف، وسيأتي له شاهد من حديث أبي بكر.

<sup>(</sup>٤) رواه أبو داود (٥٠٦٧) والترمذي (٣٣٩٢) والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (١١) وقال الترمذي: «حديث حسن صحيح».

ورواه الإمام أحمد من حديث أبي بكر الصديق، وزاد في آخره: «وأن اقترف على نفسي سوءاً أو أجرّه إلى مسلم»(١).

تفسير الآية الخامسة ثم استدل الشيخ ـ رحمه الله تعالى ـ بما يدل على تحريم الشرك من الكتاب والسنة، قال ـ رحمه الله تعالى ـ: وقوله تعالى: ﴿قُلُ تعالُوا أَتُلُ مَا حَرِمَ رَبَّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تَشْرِكُوا بِهُ شَيئاً وَبِالُوالَدِينَ إحساناً ﴾ الآية. تنبيه وتوبيخ:

وأما التوبيخ: فيوبخ الله المشركين على أنهم قابلوا شكر نعم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد (۱۰/۱) (۲۹۷/۲) من حديث أبي بكر وليس عنده الزيادة المشار إليها، ورواه أبو داود (٥٠٨٣) من حديث أبي مالك الأشعري به.

ربهم الذي رباهم بنعمه بالشرك به، والكفر، وهذا أمر ينكره العقل، والنقل، والفطرة، كيف لا، والعقل يشهد بمجازاة الإحسان بالإحسان، والنقل كذلك، قال تعالى: ﴿ هَلَ جَزَامُ ٱلْإِحْسَنِ إِلَّا الْإِحسان والنقل كذلك، قال تعالى: ﴿ هَلَ جَزَامُ ٱلْإِحسان إلى من الْإِحسان إلى من أَلْإِحْسَنُ ﴿ وَالمَشْرِكُونَ قَد خالفوا الكل. واعلم أن المشركين كانوا على أديان مختلفة، ومعابيد شتى، فمنهم من يعبد اللات، والعزى، ومناة. قال تعالى: ﴿ أَفْرَءَيْمُ ٱللَّتَ وَٱلْعُزَّىٰ ﴿ وَمَنَوْهَ ٱلثَّالِثَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ﴾. [النجم: 19، 19].

قال ابن القيم: «قال غير واحد من السلف: أن اللات كان رجلاً صالحاً يلت السويق للحاج فمات، فعكفوا على قبره وأما العزى، فعلى ما ذكره المفسرون: أنها ثلاث سمرات في وادي نخلة تقصدها العرب. وأما مناة: فحجارة معروفة يهلون منها للحج، ويستمطرون بها الأنواء. ومنهم من يعبد الأنبياء والصالحين، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُهُ مِن دُونِهِ مَلَا يَمْلِكُونَ كُشْفَ ٱلضُّرِّ عَنكُمْ وَلَا تَحْوِيلًا ١١﴾ أُولَيْكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِنَّ رَبِّهِمُ ٱلْوَسِيلَةَ أَيُّهُمْ ٱقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ ۚ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مُعَذُورًا ﴿ إِللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ٥٦ ، ٥٧]. ذكر المفسرون أن هذه الآية نزلت في ناس يعبدون عيسى وعزيراً. ومنهم من يعبدون الملائكة، يريدون منهم الشفاعة قال تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمُّ يَقُولُ لِلْمُلَيْكِكَةِ أَهَنَوُلُآءٍ إِيَّاكُمْ كَانُوا يَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ سُبْحَنَكَ أَنتَ وَلِيْنَا مِن دُونِهِمْ بَلَ كَانُواْ يَعْبُدُونَ ٱلْجِنَّ أَكَثَرُهُم بِهِم مُّؤْمِنُونَ ١٩٤٠ [سبا: ٤٠، ٤١]. ومنهم من يعبد الجن، قال تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ كَانَ رِجَالٌ مِّنَ ٱلْإِنسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالٍ مِّنَ ٱلْجِنِّ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ۞﴾. [الجن: ٦]. ذكر المفسرون أنهم إذا نزلوا الوادي قالوا: «إنا نعوذ بسيد هذا القوم من سفهائهم» ومنهم من يعبد الشيمس والقمر، قال تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ٱلَّيْلُ وَٱلنَّهَارُ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْقَمْرُ لَا

تَسَجُدُوا لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُواْ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ شَاهُ لِلشَّمْسِ وَلَا لِلْقَمَرِ وَاسْجُدُواْ لِللَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَهُنَ إِن كُنتُمْ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ شَاهُ وَلَا مصورة على صور الصالحين: ودَّا، وسواعاً، ويغوث، ويعوق، ونسرا. وكانوا يقولون هؤلاء شفعاؤنا عند الله، قال تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ ءَالِهَا كُمُّ وَلَا لَذَرُنَّ وَلَا سُواعًا وَلَا يَنُوثَ وَيَعُونَ وَشَرًا ﴿ فَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وقال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِنْ ذُونِ اللهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمُ وَيَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ اللهَ يَمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْضِ اللهَ عَناهُ وَتَعَلَىٰ عَمَا يُشْرِكُونَ ﴿ إِلَّهُ مِن اللهِ مِن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

واعلم أن المشركين مع شركهم وكفرهم، كانوا يخلصون لله في الشدائد، ويشركون في الرخاء، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي اَلْفُلْكِ دَعُواْ الشدائد، ويشركون في الرخاء، قال تعالى: ﴿ فَإِذَا رَكِبُواْ فِي اَلْفُلْكِ دَعُواْ اللّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ فَلَمَّا بَصَّنَهُمْ إِلَى الْبَرِّ إِذَا هُمْ يُشْكِونَ فَيَ . [العنكبوت: ٦٥]. وقال تعالى: ﴿ وَإِذَا مَسَّ النَّاسَ ضُرُّ دَعُواْ رَبَّهُم مُنِيدِينَ إِلَيْهِ ثُمَّ إِذَا أَذَا قَهُم مِنْهُ رَحَمَةً إِذَا أَذَا قَهُم مِنْهُ رَحَمَةً إِذَا فَرَيْقُ مِنْهُم مِرِيهِم يُشْرِكُونَ فَي لِيكَفُرُواْ يِمَا ءَانَيْنَهُم فَتَمَتَعُواْ فَسَوْفَ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم مِرِيهِم يُشْرِكُونَ فَي لِيكَفُرُواْ يِمَا ءَانَيْنَهُم فَتَمَتَعُواْ فَسَوْفَ إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم مِرِيهِم يُشْرِكُونَ فَي السَفْقَ الله ابن عباس في تفسير هذه اللّه الله المشركين كانوا إذا ركبوا في السفن ألقوا ما معهم من الأصنام وعلموا أن آلهتهم لا تنفعهم» انتهى.

فإذا علمت معابيد المشركين في الجملة، وعرفت أنهم لا يشركون دائماً، بل يشركون في حال الرخاء، وأما في الشدائد فيخلصون لله تعالى، فاعلم أن في آخر الزمان وقع ما هو أشد وأدهى من فعل المشركين بوجوه:

الوجه الأول: أنه ما كان في المشركين إلا قبة واحدة، وهي قبة اللات، والآن في كل مكان قبائب بها يُلاذ ويستعان، كما قيل: وعند ثقيف كان قبة لاتهم والآن في كل المواطن ذا الصنع ففي كل أرض قبة مثل لاتهم ليرجى ويدعى لانتفاع وللدفع

وأيضا عندهم العزى لا سواها، والآن كم من شجرة تقصد؟ كما

قيل

وفى نخلة العزى زمان قريشهم هناك مناة كم مناة زماننا وإن نزلوا الوادي استعاذت قريشهم فكم ذبحت للجن سود دجاجة وقد زاد في ذا الوقت أهل زماننا وبالعين جحر النمل موطا لصالح معابيدهم شتى مقاصدهم شتى ومهما أرادوا حاجة قصدوا لهم وقالوا بها نقضى معاضل أمرنا فكم ذبحت للقبر خير ذبيحة وكم سجدوا حول القبور لحاجة وكم هتفوا باسم المشائخ عندما فكل ترى داع إلهاً لقصده إلهى رأينا كل هذى معايناً وقد جاء رسول الله ينفى فعالهم ومع ذا يقول الحق عندي وأنني

وكم سمدرة الآن تقصم للنفع فكم صخرة الآن تقصد للدفع والآن كـل يستعيــذ مــن الجمــع وكم بيضة كم من بسيس من الوجع تعلقهم بالروث والضرس والودع وبالبيض عظم الرأس في النخل والزرع فكل ليه مولى إذا نياب من فجع مقاماً وشيئاً من ضرى الكلب والضبع بقصد صحيح بالخضوع وبالخشع وكم صار نذر للقبور من الفجع وكم راكع مهما أتاها وكم ينع رأوا ضرة بحراً وبرًّا من الفزع إذا اشتدت الحاجات والكرب والجزع فقد خالفوا التوحيد في القصد والوضع فهم أثبتوها عكس ما جا من الشرع على الدين والتوحيد بالسبق والسرع

الوجه الثاني: أن الأولين ما أشركوا إلا في الرخاء، وأكثر هؤلاء يشركون في البحر والبر، وفي الشدائد والرخاء، حتى إذا تكلم قال يا فلان، ولم يذكرالله الذي خلقه ودبره.

الوجه الثالث: أن الأولين كانوا يعبدون شجراً، أو حجراً، أو شمساً، أو قمراً، لا يعصون الله، أو يعبدون أنبياء وصالحين، يرجون شفاعتهم. وأكثر أهل زماننا يعبدون فسقة فجرة، يعاينون فسقهم

وفجورهم، ومع ذلك يتبركون بهم، ويستشفون منهم.

الوجه الرابع: أن الأولين ما أرادوا من معابيدهم إلا القربة، والشفاعة، وأكثر أهل زماننا يطلبون منهم الربوبية، كالعيال، والأولاد، والرزق، والسعة، والرحمة، والمغفرة، والنصر على الأعداء من دون سبب، ونظم في ذلك بعضهم في بعض معابيدهم:

يا عمدتي بل ويا ذخري ومفتخري وأنت لي ملجأ من حادث الدهر وخير خاتمة مهما انقضى عمري امتدت بسوء وأمر مولم نكري أملته يا صفى السادة الغرر

يا عمدتي يا صفى الدين يا سندي أنت الملاذ لما أخشى مضرته وامنن على بتونيق وعافية وكف عني ألف الظالمين إذا فإنني عبدك الراجي بودك ما

قال بعض العلماء: فأي معنى اختص به الخالق بعد هذه المنزلة؟ وماذا أبقى هذا المتكلم الخبيث لخالقه من الأمر؟ فإن المشركين أهل الأوثان ما يؤمنون في مَنْ عبدوه بشيء من هذا، وهذا بعض كلامهم. ولو ذهبنا نذكر ما يشبهه نظماً ونثراً لطال الكلام، وما وسعه المقام، وفاتنا ما قصدنا من النظام لهذا فكيف الإيمان بهذا وشبهه، والإيمان بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرُّكُ فَإِن وَشَبهه، والإيمان بقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَنفَعُكَ وَلاَ يَضُرُّكُ فَإِن وَشَب بِهِ مَن يَشَدُهُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْغَفُورُ وَإِن يَمْسَلُكُ اللّهُ بِضُرِ فَلا كَاشِفُ لَهُ وَالْا هُوَ الْغَفُورُ وَالْتَ مُرَّدُ وَلَا يَشَلُهُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْغَفُورُ وَالْتَ مُرَّدُ وَلاَ يَنفَعُلُ اللّهُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْغَفُورُ وَلاَ مَرَّدُ وَلَا يَنفَعُلُ اللّهُ وَلَو كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْب لاَسْتَصَعْرَتُ مِنَ اللّهُ لَنْ اللّهُ وَلَو كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْب لاَسْتَصَعْرَتُ مِنَ اللّهُ فَي وَمَا مَسَنِي وَمَا مَسَى الله السُومُ إِنّ الْأَلْ الْإِن الْمَاسُلَةُ اللّهُ وَلَو كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْب لاَسْتَصَعْرَتُ مِنَ اللّهُ في وَلا مَن اللهُ مَن الله اللّهُ اللّهُ وَلَو كُنتُ أَعْلَمُ الْغَيْب لاَسْتَصَعْرَتُ مِن اللّهُ في وقوله عَلْ في الله الله الله أَن الله من عبدالمطلب لا أغني عنك من الله حديث أبي هريرة: "يا عباس بن عبدالمطلب لا أغني عنك من الله من الله

شيئاً، ويا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً ويا فاطمة بنت محمد سليني من مالي ما شئت لا أغني عنك من الله شيئاً»(1). فهل يجتمع الإيمان بقول هؤلاء المشركين وما جاء به الرسول على من أخلاص العبادة لله تعالى؟ لا والله لن يجتمعا في قلب عبد، إلا كما يجتمع أن موسى صادق على الحق، وأن فرعون صادق على الحق، بل كما قال القائل:

سارت مشرِّقة وسرت مغرِّباً شتان بين مشرِّق ومغرِّب صم وبكم عن حقيقة دينهم عمي عن القول المصيب الطيب قد أغرقوا في بحر شرك لجة في ظلمة فيها صواعق صيب أعاذنا الله من الشرك والكفر والنفاق وبرأنا من أهلها.

شرح حدیث ابن مسعود

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۲۷۵۳ و۲۷۷۱ و٤٧٧١)، ومسلم (۲۰٦) (۳۰۱).

بِهِ الْعَلَّكُورُ تَذَكَّرُونَ فَيُوانَ هَذَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَبِعُوا وَكُلْ تَنْبِعُوا السَّبُلُ فَنَفَرَقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَّلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ وَسَلَكُم بِهِ لَعَلَّكُمْ وَسَلَكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ السَّبُورَة شرعاً وعقلا تَنْقُونَ فَيْ . [الأنعام: ١٥١، ١٥١]. ومعلوم بالضرورة شرعاً وعقلا أنه إذا أراد أحد أن يسافر، أو كان مريضاً، أن يوصي أهله، وولده، ومن تبعه، بما يصلحهم من أمر دينهم ودنياهم، فكيف سيد المرسلين المبعوث إلى الخلق أجمعين المخاطب ﴿ فَيَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ المبعوث إلى الخلق أجمعين المخاطب ﴿ فَيَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ المبعوث إلى الخلق أجمعين المخاطب ﴿ فَيَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِغَ مَا أُنزِلَ المبعوث إلى الخلق أحق فَا بَلَغْتَ رِسَالتَكُمُ وَاللّهُ يَعْصِمُكَ مِن النَّاسِ ﴾. [المائدة: ٢٧]. فكان هو على أحق وأولى بالوصية لأمته بما يصلحهم في أمر دينهم الذي بعث إليهم لأجله، ولكن بحكمة أحكم الحاكمين حال بينه وبين وصيته على ما حال.

خرّج البخاري في صحيحه ثنا إبراهيم بن موسى نا هشام عن معمر عن الزهري عن عبيدالله بن عبدالله عن ابن عباس قال: لما حضر النبي على وفي البيت رجال فيهم عمر بن الخطاب رضي الله عنه قال: هملم بدواة وقلم أو نحو ذلك أكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده "قال عمر: إن النبي على غلبه الوجع، وعندكم القرآن فحسبنا كتاب الله. واختلف أهل البيت واختصموا فمنهم من يقول: قربوا يكتب لكم كتاباً لن تضلوا بعده، ومنهم من يقول ما قال عمر، فلما كثر اللغط والاختلاف عند النبي على قال: «قوموا عني» قال عبيدالله فكان ابن عباس يقول إن الرزية كل الرزية ما حال بين رسول الله على وبين أن يكتب لهم ذلك الكتاب من اختلافهم ولغطهم (۱).

هذا ولكن ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ علم من غرز علمه \_ المكتسب من صحبة الرسول ﷺ، المقتبس من نور علم الرسول

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (١١٤ و٣٠٥٣ و٣١٦٨ و٤٤٣١ و٤٤٣٢ و٥٦٦٩ و٢٣٣٧).

عَلَيْهِ \_ أنه ليس للرسول عَلَيْهِ وصية غير وصية الله، فقال: من أراد أن ينظر إلى وصية محمد إلخ.

قلت: هذه الوصية لما اشتملت على الأحكام الأصلية، والفرعية، والباطنية، والظاهرية، والدنيوية، والأخروية، والعلمية، والأدبية، ذكرها ابن مسعود ـ رضى الله عنه ـ:

فأما الأحكام الأصلية: فدلالتها على التوحيد وشُعَبه الذي هو أصل الأديان، وأساسها كلها. وأما الأحكام الفرعية: فما عدا التوحيد من الأوامر، والنواهي التي هي تابعة للتوحيد.

وأما الأحكام الظاهرية: فقوله ﴿ولا تقربوا الفواحش ما ظهر﴾ والفاحش: ما استفحشه الشرع والعقل، كالزنا، واللواط، وقول الزور، والكذب، وقذف المحصنات، والسحر، وأشباه ذلك من الذي يستفحشه الشرع والعقل.

وأما الأحكام الباطنية: فقوله ﴿وما بطن﴾ كالرياء، والنفاق الاعتقادي، والكبر، والعجب، والحسد، والحقد، وحب أعداء الله، وبغض أوليائه، وغير ذلك من الأمور الباطنية المخالفة للوحيين.

وأما الأحكام الأخروية: فجميع الأحكام المأمور بها، والمنهي عنها؛ لأن جزاءها في الآخرة، ولو حصل للمطيع بعض الجزاء في

الدنيا من: العز، والنصر، والمدافعة. وحصل للعاصي بعض العقوبات، كما قال تعالى: ﴿ وَلَنُذِيقَنَّهُم مِنَ الْعَذَابِ ٱلْأَذْنَى دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَذْنَى دُونَ ٱلْعَذَابِ ٱلْأَكْبَرِ لَعَلَّهُمْ يَرْحِعُونَ ﴾. [السجدة: ٢١]. فالجزاء الأكمل الأوفى هو في الآخرة للكل كما قال تعالى: ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَنْ لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴿ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ اللَّهِ وَأَن لَيْسَ لِلْإِنسَانِ إِلَّا مَا سَعَىٰ اللَّهِ وَلْنَا اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

وأما الأحكام العلمية فقوله تعالى: ﴿ ذَالِكُو وَصَّلَكُم بِهِ. لَعَلَّكُهُ نَمْقِلُونَ ١٥١]. ﴿ لَعَلَّكُو تَذَكُّرُونَ ١٥٥]. ﴿ لَعَلَّكُو تَذَكُّرُونَ ١٥٢]. ﴿ لَمَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ۞ ﴾. [الأنعام: ١٥٣]. وأما الأحكام الأدبية فقوله تعالى: ﴿ وَبِأَلْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا ﴾ . [البقرة: ٨٣، النساء: ٣٦، الأنعام: ١٥، الإسراء: ٢٣]. وقوله: ﴿ لَا ثُكِّلِفُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا ﴾. [الأنعام: ١٥٢]. وقوله تعالى: ﴿وتوكل على العزيز الرحيم﴾. [الشعراء: ١٢٧]. ﴿ وَتَوَكَّلُّ عَلَى ٱلْحَيِّ ٱلَّذِى لَا يَمُوتُ ﴾ [الفرقان: ٥٨]. وقوله سبحانه: ﴿ هُوَ ٱلْأَوَّلُ وَٱلْآخِرُ وَٱلظَّاهِمُ وَٱلْبَاطِئُ وَهُو بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ۞﴾. [الحديد: ٣]. وقوله سبحانه: ﴿ إِنَّهُمْ هُوَ ٱلْعَلِيمُ ٱلْحَكِيمُ ۞ ﴾. [يوسف: ٨٣، ١٠٠]. ﴿ وَهُو الْعَلَيْمُ الْخَبِيرِ ﴾ . ﴿ يَعْلَرُ مَا يَلِجُ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنزِلُ مِنَ ٱلسَّمَاءَ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمُ أَيْنَ مَا كُشُمُّ ﴾. [الحديد: ٤]. ﴿ ﴿ وَعِنْ دَهُ مَفَاتِيحُ ٱلْعَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَّ وَيَعْلَرُ مَا فِ ٱلْبَرِّ وَٱلْبَحْرِّ وَمَا تَسْقُطُ مِن وَرَقَتْ إِلَّا يَعْلَمُهَا وَلَا حَبَّةٍ فِي ظُلْمَنتِ ٱلْأَرْضِ وَلَا رَطْبٍ وَلَا يَابِسٍ ﴾. إلى قوله: ﴿ إِلَّا فِي كِنْبٍ مُّبِينِ ۞﴾. [الأنعام: ٥٩]. ﴿ وَمَا تَحْمِلُ مِنْ أَنثَىٰ وَلَا تَضَعُم إِلَّا بِعِلْمِهِ؞ً ﴾. [فاطر: ١١]. وقوله تعالى: ﴿ لِلْعَلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ ٱللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمَا شَيْ﴾. [الطلاق: ١٢]. وقوله تعالى: ﴿ نِعِبَّا يَعِظُكُم بِلِّيَّهِ ﴾. [النساء: ٥٨]. وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ شَاآءَ ٱللَّهُ مَا ٱقْتَـٰتَكَ ٱلَّذِينَ مِنْ بَعْدِهِم مِّنْ بَعْدِ مَا جَآءَ تُهُدُ ٱلْبَيِّنَاتُ وَلَكِينِ ٱخْتَلَفُواْ فَعِنْهُم مَّنْ ءَامَنَ وَمِنْهُم مَّن كَفَرُ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ مَا ٱقْتَــَتَلُواْ وَلَكِينَ ٱللَّهَ يَفْعَلُ مَا يُرِيدُ شَيْ ﴾. [البقرة: ٢٥٣]. وقوله تعالى:

﴿ أُحِلَّتَ لَكُمْ بَهِيمَةُ ٱلْأَنْعَنِدِ إِلَّا مَا يُتَالَ عَلَيْكُمْ غَيْرَ نُحِلِّي ٱلصَّيْدِ وَأَنتُمْ حُرُمٌ إِنَّ ٱللَّهَ يَعَكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾. [المائدة: ١]. وقوله تعالى: ﴿ فَمَن يُرِدِ ٱللَّهُ أَن يَهْدِينُهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِلْإِسْكَتِرْ وَمَن يُرِدُ أَن يُضِلَهُ يَجْمَلُ صَدْرَهُ صَيْقًا حَرَجًا كَأَنَّمَا يَضَعَكُ فِي ٱلسَّمَلَةُ ﴾. [الأنعام: ١٢٥]. وقوله تعالى: ﴿وَأَحْسِنُوًّا إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ شِ ﴾. [البقرة: ١٩٥]. ﴿ وَأَقْسِطُوٓ أَ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُقْسِطِينَ ﴿ ﴾. [الحجرات: ٩]. ﴿ فَمَا ٱسْتَقَامُوا لَكُمْ فَٱسْتَقِيمُوا لَمُمُّ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ۞ ﴿ [النوبة: ٧]. ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ ٱلنَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُتَطَهِّدِينَ ۞﴾. [البقرة: ٢٢٢]. وقوله تعالى: ﴿ رَّضِيَ ٱللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴾. [المجادلة: ٢٢، البينة: ٨]. وقوله تعالى: ﴿رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءِ رَحْمَةً وَعِلْمًا ﴾. [غافر: ٧]. وقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ بِٱلْمُؤْمِنِينَ رَحِيمًا شَ ﴾. [الأحزاب: ٤٣]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَقْتُلُ مُؤْمِنَكِ مُتَعَمِّدًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خَلِدًا فِيهَا وَغَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَـنَهُ ﴾. [النساء: ٤]. وقوله تعالى: ﴿ لِبَشِّنَ مَا قَدَّمَتْ لَهُتُمْ أَنْفُسُهُمْ أَنْ سَخِطَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمْ ﴾. [المائدة: ٨٠]. وقوله تعالى: ﴿فلما آسفونا انتقمنا منهم﴾. [الزخرف: ٥٥]. وقوله تعالى: ﴿ وَلَكِن كَرِهَ اللَّهُ ٱلْبِعَاثَهُمْ فَتُبَّطُّهُمْ ﴾. [التوبة: ٤٦]. وقوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَن يَأْتِيَهُمُ ٱللَّهُ فِي ظُلُلٍ مِّنَ ٱلْعَكَامِ وَٱلْمَلَتِهِكَةُ﴾. [البقرة: ٢١٠]. وقوله تعالى: ﴿ وَجَانَةُ رَبُّكَ وَٱلْمَلَكُ صَفًّا صَفًّا ۞﴾. [الفجر: ٢٢]. وقوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ تَشَقَّقُ ٱلسَّمَآءُ بِٱلْغَمَامِ وَنُزِّلَ ٱلْمُلَتَيِكُةُ تَنزِيلًا ۞﴾. [الفرقان: ٢٥]. وقوله تعالى: ﴿ وَيَبْقَىٰ وَجَّهُ رَبِّكَ ذُو ٱلْجَلَالِ وَٱلْإِكْرَامِرِ ﴿ كَا الرحمن: ٢٧]. وقوله تعالى: ﴿ مَا مُنَعَكَ أَن تَسَجُدَ لِمَا خَلَقْتُ بِيَدَىٌّ ﴾. [ص: ٧٥]. وقوله تعالى: ﴿ وَأَصْبِرُ لِلْحُكْمِ رَبِّكَ فَإِنَّكَ بِأَعْدُنِنَا ﴾. [الطور: ٤٨]. وقوله تعالى: ﴿ لَقَدْ سَكِمَ اللَّهُ قَوْلَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓاْ إِنَّ ٱللَّهَ فَقِيرٌ وَنَحُنُ أَغْنِيَآهُ ﴾. [آل عمران: ١٨١]. وقوله تعالى: ﴿ أَلَوْ يَتُمْ بِأَنَّ ٱللَّهَ يَرَىٰ ۞ ﴾. [العلق: ١٤]. وقوله تعالى: ﴿ وَهُوَ شَدِيدُ ٱلْمِحَالِ ۞ ﴾.

[الرعد: ١٣]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَكَرُوا مَكُرُا وَمَكَرُنَا مَكُرًا ﴾. [النمل: ٥٠]. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَكِدُونَ كُنَّدًا ۞ وَأَكِدُ كُنَّا ۞ ﴾. [الطارق: ١٥، ١٦]. وقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمِذَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾. [المنافقون: ٨]. وقوله تعالى: ﴿ نَبْرُكَ أَسُّمُ رَبِّكَ ﴾. [الرحمن: ٧٨]. وقوله تعالى: ﴿ هَلْ تَعَلَّرُ لَهُ سَمِيًّا ﴿ ﴾. [مريم: ٦٥]. وقوله تعالى: ﴿ وَلَمْ يَكُنُّ لَهُ كُفُواً أَحَدُ ١٤ ﴿ وَلَهُ عَلَى الإخلاص: ٤]. وقوله: ﴿ فَكَلَّ مَجْعَمُ لُواْ لِلَّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ١٤٠٠ [البقرة: ٢٢]. وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَمُتِ ٱللَّهِ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّةِ ﴾. [البقرة: ١٦٥]. وقوله تعالى: ﴿ وَقُلِ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى لَمْ يَنَّخِذْ وَلَدًا وَلَرْ يَكُن لَّهُ شَرِيكُ فِي ٱلْمُلْكِ وَلَمْ يَكُن لَّمُ وَلِيٌّ مِنَ ٱلذُّلِّ وَكَيِّرَهُ تَكْبِيرًا ١٤١٠ [الإسراء: ١١١]. وقوله تعالى: ﴿ مَا ٱتَّخَذَ ٱللَّهُ مِن وَلِيهِ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَيَّةٍ إِذَا لَّذَهَبَ كُلُّ إِلَيْهِ بِمَا خَلَقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ١٠ عَلِيمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ فَتَعَلَى عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩١، ٩١] وقوله تعالى: ﴿ ٱلرَّحْنَنُ عَلَى ٱلْعَرْشِ ٱسْتَوَىٰ ۞﴾. [طه: ٥]. وقوله تعالى: ﴿ يَعِيسَىٰ إِنِّي مُتَوَفِّيكَ وَرَافِعُكَ إِلَّى ﴾. [آل عمران: ٥٥]. وقوله تعالى: ﴿ إِلَيْهِ يَصَّعَدُ ٱلْكَامِرُ ٱلطَّيِّبُ ﴾. [فاطر: ١٠]. وقوله تعالى: ﴿ يَنْهَامَنُ ٱبْنِ لِي مَرْحًا لَعَلِيَّ أَبْلُغُ ٱلْأَسْبَابُ ۞ ٱسْبَابَ ٱلسَّمَاوَتِ فَأَطَّلِعَ إِلَىٰٓ إِلَىٰهِ مُوسَىٰ وَإِنِّي لَأَظُنُّهُ كَاذِبًا ﴾. [غافر: ٣٦، ٣٧]. وقوله تعالى : ﴿ مَأْمِنتُم مِّن فِي ٱلسَّمَاآهِ أَن يَغْسِفَ بِكُمُ ٱلْأَرْضَ فَإِذَا هِي تَمُورُ شَ ﴾ . [الملك: ١٦]. وقوله تعالى: ﴿ هُوَ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ﴾. [الحديد: ٤]. وقوله تعالى: ﴿ مَا يَكُونُ مِن نَّجَوَىٰ ثَلَاثَةٍ ﴾. [المجادلة: ٧]. وقوله تعالى: ﴿ إِذْ يَكُولُ لِصَلَحِبِهِ. لَا تَحْــزَنْ إِنَّ ٱللَّهُ مَعَنَكُمْ ﴾. [التوبة: ٤٠]. ﴿ قَالَ لَا تَخَافَآ إِنَّنِي مَعَكُمَآ أَسَّمَعُ وَأَرَكُ ۞ ﴾. [طه: ٤٦]. وقوله تعالى: ﴿ وَتَمَّتْ كَلِمَتُ رَبِّكَ صِدْقًا وَعَدْلًا لَّا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِيَّةِ ﴾. [الأنعام: ١١٥]. ﴿ وَكُلُّمَ اللَّهُ مُوسَىٰ تَكَلِيمًا ۞ ﴾.

[النساء: ١٦٤]. وقوله تعالى: ﴿ وَنَكَ يَنَهُ مِن جَانِ الطُّورِ ٱلْأَيْمَنِ وَقَرَّبَنَهُ فِيَ السَّمَانِ الطُّورِ الْأَيْمَنِ وَقَرَّبَنَهُ فِي الْمُشْرِكِينَ فَيَا شَيْ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ الْمُشْرِكِينَ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللِهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

هذا الباب في كتاب الله كثير من تدبر القرآن طالباً للهدى تبين له طريق الحق منه ومما وصف الرسول به ربه من الأحاديث الصحاح التي تلقاها أهل المعرفة ووجب الإيمان به كما يجب الإيمان بما ورد في القرآن مثل قوله ﷺ: "ينزل ربنا في كل ليلة" (الخ وقوله: "لله أشد فرحاً بتوبة عبده من واجد راحلته بعدما فقدها (۲). وقوله: "يضحك الله إلى رجلين أحدهما يقتل الآخر كلاهما يدخل الجنة (۳). متفق عليه وقوله: "عجب ربنا من قنوط عباده (٤). الحديث وقوله: "لا تزال جهنم يلقى فيها فتقول هل من مزيد حتى يضع فيها رب العزة قدمه فينزوي بعضها إلى بعض فتقول قط قط قط (٥). وقوله: "ما منكم قدمه فينزوي بعضها إلى بعض فتقول قط قط قط (٥). وقوله: "ما منكم

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۱۱٤٥ و۲۳۲ و۷۶۹۶) ومسلم (۷۵۸) عن أبي هريرة وعندهما «.. كل ليلة» بدون «في».

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٦٣٠٩) ومسلم (٢٧٤٧) (٨) عن أنس بن مالك بنحوه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٢٨٢٦)، ومسلم (١٨٩٠) عن أبي هريرة.

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه (١٨١) والإمام أحمد (٢/ ١١، ١٢) بلفظ: «ضحك ربنا...» وفي سنده وكيع بن حُدس، مقبول كما في «التقريب» أي عند المتابعة وإلا فهو لين الحديث.

<sup>(</sup>٥) رواه ابن جرير الطبري في «التفسير» (٣١٩١٧ و٣١٩١٩ و٣١٩٢٠) من طرق عن =

من أحد إلا سيكلمه ربه عز وجل ليس بينه وبينه حاجب ولا ترجمان»(۱). وقوله في رقية المريض: «ربنا الذي في السماء»(۲). إلخ وقوله: «والعرش فوق ذلك والله فوق العرش وهو يعلم ما أنتم عليه»(۲). وقوله للجارية: «أين الله؟ قالت: في السماء»(٤). وقوله: «أفضل الإيمان أن تعلم أن الله معك حيث ما كنت»(٥). وقوله: «إذا قام أحدكم إلى الصلاة فإن الله قِبَلَ وجهه فلا يبصقن قِبَلَ وجهه ولا عن يمينه، ولكن عن يساره أو تحت قدمه»(١). متفق عليه. وقوله لما رفع أصحابه أصواتهم بالذكر قال: «يا أيها الناس اربعوا على أنفسكم فإنكم لا تدعون أصم ولا غائباً، إنما تدعون سميعاً بصيراً، إن الذي تدعونه أقرب إلى أحدكم من عنق سميعاً بصيراً، إن الذي تدعونه أقرب إلى أحدكم من عنق

<sup>=</sup> أيوب عن محمد عن أبي هريرة مرفوعاً بنحوه وإسناده على شرطهما، وفي الباب عن أنس.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۵۳۸ و۲۵۱۲)، ومسلم (۱۰۱٦) (۲۷) عن عدي بن حاتم.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو داود (٣٨٩٢) عن أبي الدرداء به وفي سنده زيادة بن محمد الأنصاري، منكر الحديث، كما في «التقريب». وأخرجه النسائي في «الكبرى» (١٠٨٧٤) من حديث طلق بن حبيب عن أبيه بنحوه. وحبيب والد طلق مجهول، كما في «التقريب»، وأخرجه أيضاً النسائي (١٠٨٧٥) من حديث طلق بن حبيب عن رجل من أهل الشام عن أبيه أن رجلاً أتى النبي ﷺ... وفي سنده مجهولان، كما ترى. وأخرجه الإمام أحمد (٢٠/٦) من حديث فضالة بن عبيد وفي سنده مجاهيل.

<sup>(</sup>٣) رواه أبو داود (٤٧٢٣) وابن ماجه (١٩٣) من حديث العباس بن عبدالمطلب مطولاً. وفي سنده الوليد بن أبي ثور الهمداني، ضعيف، كما في «التقريب».

<sup>(</sup>٤) رواه مسلم (٥٣٧) في قصة من حديث معاوية بن الحكم السُّلمي.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البيهقي في «شعب الإيمان» (٧٤١) من حديث عبادة بن الصامت. وفي سنده نعيم بن حماد، صدوق يخطىء كثيراً، كما في «التقريب».

<sup>(</sup>٦) رواه البخاري (٤١٦) ومسلم (٥٥٠) من حديث أبي هريرة.

راحلته (۱). متفق عليه، وقوله: «إنكم سترون ربكم يوم القيامة كما ترون القمر ليلة البدر لا تضامون (۲). الحديث.

فإن الفرقة الناجية، - أهل السنة والجماعة - يؤمنون بذلك، كما أخبر الله به في كتابه من غير تحريف، ولا تعطيل، ولا تكييف، ولا تمثيل، بل هم الوسط في فرق الأمة، كما أن الأمة هي الوسط في الأمم. وهم وسط في باب صفات الله تعالى، بين أهل التعطيل الجهمية، وأهل التمثيل المشبهة. وهم وسط في باب أفعال الله تعالى، بين القدرية والجبرية. وفي باب وعيد الله، بين المرجئة وبين الوعيدية من القدرية وغيرهم. وفي باب الإيمان والدين، بين الحرورية وبين المرجئة والجهمية. وفي أصحاب رسول الله، بين الروافض وبين الخوارج.

ومن الإيمان بالله وكتبه: أن القرآن كلام الله، منزل غير مخلوق، منه بدأ وإليه يعود، ولا يجوز إطلاق القول بأنه حكاية من كلام، أو عبارة، بل إن قرأه الناس أو كتبوه في المصاحف لم يخرج بذلك من أن يكون كلام الله سبحانه حقيقة؛ فإن الكلام إنما يضاف حقيقة إلى من قاله مبتدئاً لا إلى من قاله مبلغاً مؤدياً، وهو كلام الله حروفه ومعانيه، ودخل في الإيمان به وبكتبه وبرسله الإيمان بأن المؤمنين يرونه يوم القيامة عياناً بأبصارهم. ومن الإيمان باليوم الآخر: الإيمان بكل ما أخبر النبي على مما يكون بعد الموت، فيؤمنون بفتنة القبر، وبعذاب القبر، فيثبت الله الذين آمنوا بالقول الثابت، والمرتاب يقول:

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (٤٢٠٥ و ٦٦١٠). ومسلم (٢٧٠٤) عن أبي موسى الأشعري. وفي الباب عن أبي ذر وأبي هريرة ومعاذ بن جبل.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٥٥٤ و ٤٨٥١ و ٧٤٣٤ و ٧٤٣٥)، ومسلم (٦٣٣) (٢١٢) من حديث جرير بن عبدالله البجلي.

آه آه لا أدري سمعت الناس يقولون شيئاً فقلته فيضرب بمرزبة من حديد، فيصبح صبحة يسمعها كل شيء إلا الإنسان، وفي الحشر تعاد الأرواح إلى أجسادهم فتقوم الناس حفاة عراة وتدنو الشمس منهم، ويلجمهم العرق، وينصب الميزان للأعمال فمن ثقلت موازينه فأولئك هم المفلحون، ومن خفت موازينه فأولئك الذين خسروا أنفسهم في جهنم خالدون وينشر الدواوين أي: الصحائف، كما قال تعالى: ﴿ وَكُلَّ إِنسَانٍ أَلْزَمْنَاهُ طَلَّهِمُ فِي عُنُقِمٍ وَكُورِ عُمْ الْهِيرَود لمحمد عَلَيْ مَا فَعْير، وإن منشوراً فشر، وفي عرصة القيامة الحوض المورود لمحمد على، والصراط على متن جهنم يمر الناس على قدر أعمالهم فمن مر على الصراط دخل الجنة. وأول من يستفتح باب الجنة محمد على وأول من يدخل من الأمم أمته التابعين لسنته.

وفي القيامة ثلاث شفاعات:

له.

الأولى: في أهل الموقف حتى يقضى بينهم.

والثانية: في أهل الجنة أن يدخلوها وهاتان الشفاعتان خاصتان

والثالثة: فيمن استحق النار فهذه له ولسائر الأنبياء والصديقين وغيرهم؛ فيشفع فيمن استحقها أن لا يدخلها وفيمن دخلها أن يخرج منها، ويخرج أقواماً من النار بغير شفاعة؛ بل بفضله ورحمة منه، ويبقى فضل في الجنة فينشىء الله أقواماً فيدخلهم الجنة.

وتؤمن الفرقة الناجية بالقدر خيره وشره وهو على درجتين، الأولى: الإيمان بأن الله علم ما الخلق عاملون بعلمه القديم، وعلم جميع أحوالهم من الطاعات والمعاصي والأرزاق والآجال، وفي اللوح مقادير الخلائق، فما أصابه لم يكن ليخطئه، وما أخطأه لم يكن

ليصيبه. والجنين قبل أن تنفخ فيه الروح يبعث الله تعالى ملكاً فيؤمر بأربع كلمات: رزقه وأجله وعمله، وشقي أو سعيد، ونحو ذلك. والقدر ينكره بعض غلاة القدرية قديماً ومنكره اليوم قليل. والثانية: فهو مشيئته النافذة، وقدرته الشاملة ما شاء الله كان، وما لم يشأ لم يكن لا خالق غيره ولا وارث سواه وأمر العباد بطاعته وطاعة رسوله، ولا يرضى لعباده الكفر ولا يحب الفساد. والعباد فاعلون حقيقة والله خالق أفعالهم، وخالق قدرتهم وإراداتهم، وهذه الدرجة تكذب عامة القدرية الذين سماهم الرسول عليه مجوس هذه الأمة (۱). ويغلو فيها قوم حتى سلبوا العبد قدرته واختياره.

ويؤمنون أن الإيمان قول وفعل ونية، يزيد بالطاعة وينقص بالمعصية، ولا يكفرون أهل القبلة بمطلق المعاصي والكبائر كما فعله الخوارج؛ بل الأخوة الإيمانية ثابتة مع المعاصي، كما قال في القصاص: ﴿ فمن عفي له من أخيه شيء ﴾. [البقرة: ١٧٨]. وقال: ﴿ وَإِن طَائِفَتَانَ مِن المؤمنين اقتتلوا ﴾. [الحجرات: ٩]. ولا يسلبون الفاسق اسم الإيمان بالكلية فيخلدونه في النار كما تقوله المعتزلة، بل الفاسق يدخل في اسم الإيمان قال تعالى: ﴿ فتحرير رقبة مؤمنة ﴾. [النساء: ١٩]. ولا يدخل في الاسم الإيمان المطلق، قال تعالى: ﴿ إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ﴾. [الأنفال: ٢]. وقول النبي المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ﴾. [الأنفال: ٢]. وقول النبي يسرق وهو مؤمن، ولا يسرق السارق حين ينتهبها وهو مؤمن، ولا ينتهبها وهو مؤمن، ولا ينتهبها وهو

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (۲/ ۸۲ و ۱۲۵)، وأبو داود (۲۹۱۱)، وابن أبي عاصم في «السنة» (۳۳۹)، عن ابن عمر مرفوعاً بنحوه، وإسناده منقطع وله شواهد تقويه من حديث جابر وأنس وأبي هريرة وسهل بن سعد.

مؤمن (۱). ويقولون هو مؤمن ناقص الإيمان أو مؤمن بإيمانه، فاسق بكبيرته، ولا يعطى اسم الإيمان المطلق ولا يسلب اسم مطلق الإيمان ومن أصولهم: سلامة قلوبهم وألسنتهم، قال تعالى: ﴿ وَاللَّذِينَ جَآءُو مِنْ بَعَدِهِمْ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَانِ وَلَا تَجَمَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِيَانَ وَلَا تَجَمَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِيَانِ وَاللَّهُ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا مَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُونُ تَحِيمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّالِي اللَّلْمُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

يقولون بما جاء به الكتاب والسنة في فضائل الصحابة، ومراتبهم. وأن الخليفة بعد رسول الله أبو بكر، ثم عمر، ثم عثمان، ثم علي. ومن طعن في خلافة أحد هؤلاء فهو أضل من حمار أهله. ويحبون أهل البيت، ويحفظون فيهم وصيته، حيث قال يوم غدير خُمّ: «اذكركم الله في أهل بيتي» (٢). وقال للعباس عمه ـ وقد شكا إليه أن بعض قريش يجفو بني هاشم ـ فقال: «والذي نفسي بيده لا يؤمنون حتى يحبوكم لله ثم لقرابتي» (٣). ويتبرؤن من طريق الروافض، الذين يبغضون الصحابة ويسبونهم، وطريق النواصب، الذين يؤذون أهل البيت بقول أو عمل. ويمسكون عما شجر بين الصحابة، وهم مع ذلك لا يعتقدون أن كل أحد من الصحابة معصوم عن كبائر وصغائر؛ بل ما يجوز عليهم الذنوب في الجملة ولهم في السوابق والفضل؛ بل ما يوجب مغفرة ما يصدر منهم إن صدر حتى إنهم يُغفر لهم من السيئات

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٧٥ و ٥٥٧٨ و ٦٨١٠) ومسلم (٥٧).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲٤٠٨) مطولاً من حديث زيد بن أرقم.

ا) أخرجه الحاكم (٣/ ٣٣٣) من حديث يزيد بن أبي زياد عن عبدالله بن الحارث عن المطلب بن ربيعة قال: جاء العباس إلى رسول الله وهو مغضب فقال: ما شأنك؟ فذكره بنحوه في قصة، وأخرجه أيضاً من حديث يزيد بن أبي زياد عن عبدالله بن الحارث عن العباس بن عبدالمطلب، فذكره بنحوه أيضاً وأسقط من الإسناد المطلب بن ربيعة.

ما لا يغفر لمن بعدهم فكيف بالأمور التي هم مجتهدون؟ إن أصابوا فلهم أجر واحد، والخطأ مغفور. ثم القدرية ينكرون فعل بعضهم وخطؤهم مغمور في جنب فضائل القوم ومحاسنهم من الإيمان بالله ورسوله، والجهاد في سبيله، والهجرة، والنصرة، والعلم النافع، والعمل الصالح، فمن نظر بعين البصيرة علم أنهم خير القرون<sup>(1)</sup>، كما قاله الرسول على الله الرسول على القرون القرون المحالة الرسول المحلم القرون المحلم الم

ثم طريق الفرقة الناجية اتباع آثار الرسول على ظاهراً وباطناً، واتباع سبيل السابقين الأولين من الأنصار والمهاجرين، واتباع وصية رسول الله على حيث قال: «عليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي، عضوا عليها بالنواجذ، وإياكم ومحدثات الأمور فإن كل محدثة بدعة وكل بدعة ضلالة»(٢).

ويقدمون كلام الله على غيره من أصناف الكلام، ويقدمون هدي النبي على هدي كل أحد، ولهذا سُمُّوا: أهل الكتاب والسنة، ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر على ما توجبه الشريعة، ويرون إقامة الحج، والجهاد، والجُمع، والأعياد، مع الأمراء، أبراراً، وفجاراً. ويحافظون على الجماعات، ويدينون بالنصيحة وأنهم: «كالبنيان يشد

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲٦٥١) ومسلم (۲۵۳۵) من حديث عمران بن حصين مرفوعاً «خيركم قرني. . » واللفظ للبخاري.

وأخرجه أيضاً البخاري (٢٦٥٢ و٣٦٥١)، ومسلم (٢٥٣٣) من حديث ابن مسعود مرفوعاً: «خير الناس قرني..».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الإمام أحمد (٤/٦٧٦ ـ ١٢٧) وأبو داود (٤٦٠٧)، والترمذي (٢٦٧٦) وابن ماجه (٤٣) وغيرهم من حديث العرباض بن سارية، وصححه الترمذي وإسناده صحيح.

بعضه بعضاً»(۱). أو: «كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر»(۲). كما قال الرسول على ويأمرون ببرً الوالدين، وصلة الأرحام، وحسن الجوار، والإحسان إلى البتامى والمساكين، وابن السبيل، والرفق بالمملوك، وينهون عن الفخر والخيلاء، والبغي والاستطالة على الخلق بغير حق، ويأمرون بمعالي الأخلاق ومكارمها، ومحاسن الأعمال، وينهون عن سفسافها، وهم في ذلك كله متبعون للكتاب والسنة، وفيهم الصديقون، والشهداء، والصالحون، ومنهم أعلام الهدى ومصابيح الدجى، وهم الطائفة المنصورة التي قال فيهم النبي على: «لا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خالفهم ولا من خذلهم حتى تقوم الساعة»(۱). فنسأل الله العظيم المنان أن يجعلنا منهم، وأن لا يزغ قلوبنا بعد إذ هدانا، ويهب لنا من لدنه رحمة إنه هو الوهاب. انتهى كلام الشيخ ابن تيمية ـ رحمه الله \_ في العقيدة، عقيدة الفرقة الناجية إلا أني التنفيت عن تعداد الدلائل بالدليل الواحد اختصاراً.

شرح حدیث معاذ ثم استدل الشيخ رحمه الله على توحيد الألوهية؛ بحديث معاذ المصرِّح بحقيْن؛ حق فرضي لزومي، وهو حق السيد الخالق المدبر المربي بالنعم على العبد، وحق تفضلي، وهو حق العبد على المولى إذا قام بأمره واجتنب نواهيه:

قال \_ رحمه الله تعالى \_: وعن معاذ بن جبل قال: كنت رديفاً للنبي على حمار فقال لى: «يا معاذ! أتدري ما حق الله على

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٤٤٦) ومسلم (٢٥٨٥) من حديث أبي موسى الأشعري.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٢٠١١) ومسلم (٢٥٨٦) من حديث النعمان بن بشير.

 <sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٣٦٤٠ و٧٣١١ و٧٤٥٩) ومسلم (١٩٢١) من حديث المغيرة بن
 شعبة، وفي الباب عن معاوية وجابر وعقبة بن عامر.

العباد؟»(١) قلت: قوله ﷺ: ما حق الله على العباد؟ مستفهماً مشعر بالتفخيم والتعظيم، وهو كذلك، وكيف لا؟ وهو الله الذي خلقهم أولاً من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة ثم صوره فأحسن صوره؛ فخلق العظام ثم كسا العظام لحماً ثم نفخ فيه الروح طوراً بعد طور في ظلمات ثلاث: ظلمة الصلب، وظلمة البطن، وظلمة الرحم، ثم أخرجك من أضيق المكان وجعل فيك قوة الغاذية واستخدم لها الله أربع قوى:

قوة الجاذبية للمنافع، بمعنى: أنه يجذب كل عرق من العروق حقه من الشراب والطعام بعد الطبخات الثلاث.

والثانية: قوة الماسكة، أي يمسك الشراب والطعام في المعدة مدة الطبخ المقدرة على التراتيب المقدرة.

والثالثة: قوة الهاضمة تهضم الأشياء وتنقلها من حال إلى حال، ولولا ذلك لما حصلت المنفعة.

الرابعة: قوة الدافعة، تدفع الفضلات المضرة بعدما يؤخذ قوتها ونفعها بأمر الملك القيوم، واستخدم لها الله تعالى من فضله الواسع كيفيات أربع: الحرورة، والبرودة، والرطوبة، واليبوسة، ولولا ذلك لما اعتدل الطبع والمزاج، فالحرورة تدفع ضرر البرودة، والبرودة تدفع ضرر البرودة، والرطوبة تدفع ضرر اليبوسة واليبوسة تدفع ضرر الرطوبة.

وركبت فيك المدركات العشر: خمس في الظاهر، وخمس في الباطن.

أما اللواتي في الظاهر فهي: قوى خمس؛ كالجواسيس التي

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٢٨ و١٢٨ و٢٨٥٦ و٥٩٦٧ و٢٦٧٠ و١٥٠٠) ومسلم (٣٠).

توصل العلم وتنتهي الأخبار بها للمدركات الباطنية، الأولى: قوة البصر، وموضعها تقاطع الصليبين بين العصبتين الآتيتين إلى العينين، من شأنها إدراك الألوان والأضواء والأشكال، والثانية: قوة السمع، وموضعها العصب المفروش على الصماخ، من شأنها إدراك الأصوات المختلفة، والثالثة: قوة الشم، وموضعها العصبتان الزائدتان الشبيهتان بحلمتي الثدي؛ من شأنها: إدراك الروائح المتصعدة من الهواء، والرابعة: قوة الذوق، وموضعها العصب الذي في جرم اللسان؛ من شأنها إدراك الطعوم، والخامسة: قوة اللمس، وموضعها الجلد واللحم الذي تحته من شأنها إدراك الملموسات في حرها وبردها، ورطوبتها ويبوستها، وخشونتها وملاستها، ولينها وصلابتها، وكل ورطوبتها ويبوستها، وخشونتها وملاستها، ولينها وصلابتها، وكل ينشاه ويشكره ولا ينشاه ويشكره ولا ينشاه ويشكره ولا العالمين.

وأما اللواتي في الباطن فمنها مدركة للصورة المحسوسة بإدراك الحواس الظاهرة وهي الحس المشترك وموضعها مقدم البطن المقدم، ومنها من الدماغ وخزانته الخيال وموضع الخيال مؤخر البطن المقدم، ومنها مدركة للمعاني القائمة بتلك الصور وهي الوهم وموضعها البطن الأوسط وخزانته الحافظة وموضع الحافظة البطن المؤخر ومنها متصرفة ويسمى استخدام النفس الناطقة لها في المعاني الكلية مفكرة لتصرفها في المواد الفكرية والخامسة العقل وهو رئيس المدركات الظاهرية والباطنية هذا وقد ركبك الخلاق جل وعلا من مائتي واثنين وخمسين عظماً حشيت به المفاصل فأولها تحف الرأس وهي مركبة من سبعة أعظم أربعة كالجدران وواحدة كالقاعدة والباقيات يتألف منها القحف وبعضها مثقوب إلى بعض بدروز الرأس ويقال لها: اشئون وهي

العظام تسمى قبائل الرأس، وأما الأعلى من اللحي فالأعلى مركب من أربعة عشر عظماً والأسفل من عظمين واثنين وثلاثين سنّا، وأما اليدان فكل واحدة مركبة من كتف مؤلف من عظمين وعضد وساعد مؤلف من عظمين متلاصقين يسميان الزندين الأعلى والأسفل ورسغ مؤلف من ثمانية أعظم وكف مؤلف من أربعة عشر عظماً وخمس أصابع مؤلفة من خمسة عشر عظماً وأما العنق فمركب من سبعة أعظم هي فقار العنق، وأما الترقوة فمركبة من عظمين، وأما الصدر فمركب من سبع عشرة فقرة وأربع وعشرين ظلعاً، وأما العجز فمركب من شلاث فقرات ويتلوه عظمان يسميان عظم العائة وأما الرجلان فكل واحدة منهما مركبة من فخذ وساق وقدم، أما الفخذ فأعظم العظام في حق الورك وأما الساق فمركبة من عظمين متلاصقين يسميان العقبتين الكبرى والصغرى والقدم مركب من كعب وعقب وزورقي ويزدي وأربعة أعظم للرسغ وخمسة للمشط وخمسة أصابع مركبة من خمسة عشر عظماً فهذه عظام وخمسة البدن ومنفعتها شديدة بينة جدًا عند من له عقل سليم.

وقد ذكر ابن القيم رحمه الله من منافعها ما ذكر في «مفتاح دار السعادة» فمن أرادها فليراجعها هناك، فسبحان من خلق الإنسان في أحسن تقويم. ثم بعدما أخرجك من بطن أمك جعل رزقك في ثديي أمك ما يناسب لحالك حليباً سائغاً إلى حولين كاملين لمن أراد أن يتم الرضاعة، ثم أنبت لك أسناناً منها كالسكاكين لقطع ما يحتاج للقطع ومنها كالرحى لطحن ما يحتاج للطحن فتبارك الله أحسن الخالقين، ثم خلق لك من الأنعام والآلاء والنعماء ما هو ذائع وشائع لا يمكن حصره كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُوا نِعْمَتَ اللهِ لاَ تَحَمُّوهَا ﴾.

بينكم مودة ورحمة فضلًا منه ومنَّا قال: ﴿ وَمِنْ ءَايَكَتِهِۥ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَنَكُمْ لِتَشَكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مُوَدَّةٌ وَرَحْمَةٌ إِنَّافِي ذَالِكَ لَأَيْنَتِ لِقَوْمِ يَنْفَكُّرُونَ شَ﴾. [الروم: ٢١]. ثم من فضله وكرمه جعل لكم من الأزواج بنين وبنات وحفدة قال تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّنْ أَنفُسِكُمْ أَزْوَجًا وَجَعَلَ لَكُم مِّنْ أَزْوَجِكُم بَنِينَ وَحَفَدَةً وَرَزَقَكُم مِّنَ ٱلطَّيِّبَنَتُّ أَفَيَّالْبَطِلِ يُؤْمِنُونَ وَيِنِعْمَتِ ٱللَّهِ هُمْ يَكُفُرُونَ ١٤٥٠. [النحل: ٧٧]. ومع هذا كله فلا تستغن يا ابن آدم عن الله طرفة عين لا في دنياك ولا في آخرتك فمن كان هذا من بعض فعائله الجميلة فما حقه على العباد وما حق العباد على الله قال معاذ: قلت: الله ورسوله أعلم وهذا الجواب هو الحقيقة وهو الصواب لأن الله هو عالم غيب السموات والأرض وأنه قد أحاط بكل شيء علماً ثم رسوله ﷺ أعلم الخلق لأنه يوحى إليه من الله تعالى هذا في زمن حياته ﷺ لتوالي الوحي عليه شيئاً فشيئاً في بيان كل شيء قال تعالى: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ يِنْيَنَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾. [النحل: ٨٩]. وأما بعد موته ﷺ فلا، بل يجزم بأنه لا علم لأحد دون الله بكليات الأمور ولا جزئياتها ولا تجاميلها ولا تفاصيلها على الحقيقة إلا لله وحده قال تعالى: ﴿ عَالِمُ ٱلْعَيْبِ فَكَا يُظْهِرُ عَلَىٰ غَيْبِهِ ۚ أَحَدًا ﴿ إِلَّا مَنِ ٱرْتَضَىٰ مِن رَّسُولِ ﴾. [الجن: ٢٦، ٢٧]. وقوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِتُ ٱلْغَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوًّ ﴾. [الأنعام: ٥٩]. وقوله تعالى: ﴿ قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْفَيْبَ إِلَّا أللَّهُ ﴾. [النمل: ٦٥].

قال الرسول صلى الله عليه وسلم: حق الله على العباد أي لزوماً ووجوباً عقلاً ونقلاً أن يعبدوه بالذي شرع لهم ولم يشركوا به شيئاً أي لا في الأقوال ولا في الأفعال ولا في الإرادات

والنيات وهي ملة أبيكم إبراهيم التي قال الله تعالى لرسوله ﷺ: ﴿اتبع ملة إبراهيم حنيفاً وما كان من المشركين﴾. [النحل: ١٢٣].

وحق العباد على الله فضلاً منه وكرما أن لا يعذب من لا يشرك به شيئاً قلت: قوله: شيئاً نكرة بعد النفي والنكرة بعد النفي تفيد العموم يعم القليل والكثير فيفيدك هذا خوفاً شديداً لعموميته أن تقع فيه ولم تشعر كما قال على: «الشرك في هذه الأمة أخفى من دبيب النمل» فقال أبو بكر فكيف ننجو منه قال: «قل: اللهم إني أعوذ بك أن أشرك به شيئاً وأنا أعلم وأستغفرك لما لا أعلم»(١).

ويزيدك خوفاً إذا تدبرت قول إبراهيم الخليل: ﴿واجنبني وبني أن نعبد الأصنام﴾. [إبراهيم: ٣٥]. فإذا كان هذا خوف الخليل منه فمن يأمن على نفسه من الشرك بعده وكيف لا يخاف منه وقد قال الله تعالى: ﴿مَن يُشَرِك بِاللهِ فَقَد حَرَّمَ اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّة وَمَأُونَهُ النَّاأُ وَمَا لِلظَّللِمِينَ مِن أَنصَادِ ﴿ إِللهِ فَقَد حَرَّم اللهُ عَلَيْهِ الْجَنَّة وَمَأُونَهُ النَّاأُ وَمَا لِلظَّللِمِينَ مِن أَنصَادِ ﴾. [المائدة: ٧٧]. وقوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُنْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾. [النساء: ٨٥،

فإذا علمت ذلك أغراك على تعلم الشرك وأنواعه لتحذره ورغبك في التوحيد الذي إن جئت به لا يعذبك الله تعالى بالنار قال معاذ: فقلت أفلا أبشر الناس بفضل التوحيد وفضل من تمسك به عند الله قال: «لا تبشرهم فيتكلوا» على ذلك ويتركوا العمل وقد قال الله تعالى: ﴿ وَٱلْعَصِّرِ إِنَّ اللهِ اللهَ عَلَى اللهُ الل

<sup>(</sup>۱) رواه أبو يعلى في «المسند» (٦١) من حديث أبي بكر، وإسناده ضعيف، فيه ليث بن أبي سليم، صدوق اختلط أخيراً ولم يتميز حديثه فترك، كما في «التقريب» وشيخه أبو محمد مجهول. وفي الباب عن أبي موسى أخرجه الإمام أحمد (٤/٣/٤) والحديث له شواهد.

وَتُواصَوْا بِالْحَقِّ وَتُواصَوْا بِالصَّرِ ﴿ العصر ]. فإن الله تعالى أثبت الربح والفلاح لمن استقام على هذه الأربع: الإيمان بالله وحده، والعمل الصالح والتواصي بالحق \_ أي النطق به وتعليمه \_ والتواصي بالصبر إذا أوذي في الله.

وقول الله تعالى: ﴿الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم﴾. [الأنعام: ٨٦].

عن عبادة بن الصامت رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأن محمداً عبده ورسوله، وأن عيسى عبدالله ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة حق، والنار حق أدخله الله الجنة على ما كان من العمل». أخرجاه. ولهما في حديث عتبان: «فإن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله».

وعن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن رسول الله عنه أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن رسول الله عنه أذكرك وأدعوك به. قال: يا موسى: قل لا إله إلا الله. قال: يا رب كل عبادك يقولون هذا. قال: يا موسى، لو أن السموات السبع وعامرهن غيري، والأرضين السبع في كفة، ولا إله إلا الله في كفة، مالت بهن لا إله إلا الله . رواه ابن حبان، والحاكم وصححه.

وللترمذي وحسنه عن أنس رضي الله عنه: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «قال الله تعالى: يا ابن آدم؛ لو أتيتني بقُراب الأرض خطايا، ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتيتك

## بقُرابها مغفرة».

فيه مسائل:

الأولى: سعة فضل الله.

الثانية: كثرة ثواب التوحيد عند الله.

الثالثة: تكفيره مع ذلك للذنوب.

الرابعة: تفسير الآية «٨٢» التي في سورة الأنعام.

الخامسة: تأمل الخمس اللواتي في حديث عبادة.

السادسة: أنك إذا جمعت بينه وبين حديث عتبان وما بعده تبين لك معنى قول: «لا إله إلا الله» وتبين لك خطأ المغرورين.

السابعة: التنبيه للشرط الذي في حديث عتبان.

الثامنة: كون الأنبياء يحتاجون للتنبيه على فضل لا إله إلا الله.

التاسعة: التنبيه لرجحانها بجميع المخلوقات، مع أن كثيراً ممن يقولها يخف ميزانه.

العاشرة: النص على أن الأرضين سبع كالسموات. الحادية عشرة: أن لهن عماراً.

الثانية عشرة: إثبات الصفات، خلافاً للأشعرية.

الثالثة عشرة: أنك إذا عرفت حديث أنس، عرفت أن قوله في حديث عتبان: «فإن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله، يبتغي بذلك وجه الله» أنه ترك الشرك، ليس

قولها باللسان.

الرابعة عشرة: تأمل الجمع بين كون عيسى ومحمد عبدي الله ورسوليه.

" الخامسة عشرة: معرفة اختصاص عيسى بكونه كلمة

السادسة عشرة: معرفة كونه روحاً منه.

السابعة عشرة: معرفة فضل الإيمان بالجنة والنار.

. الثامنة عشرة: معرفة قوله: «على ما كان من

العمل» .

التاسعة عشرة: معرفة أن الميزان له كفتان.

العشرون: معرفة ذكر الوجه.

الأنبياء كلهم عجم وأولهم جا عُرْبُهُم ستة نوح وصالحهم أيضا أولو عزمهم موسى وآدمهم ما أنزل الله ممّا سُمّي الصحف وما أتى كتباً في العد أربعة

نوح وآخرهم من كان من مضر هود ولوط شعيب سيد البشر عيسى محمد إبراهيم فادكر عدت لنا مائة بالنقل والخبر هذا التجاميل والنقصان واختبر

<sup>(</sup>۱) لو قال: وملك الموت، فإنه. لكان أولى: لأن تسميته باسم: «عزرائيل» لم يثبت فيه شيء مرفوع. وانظر: حرف العين من كتاب: «معجم المناهي اللفظية».

وآمنوا باليوم الآخر: أن الله يبعث الخلق كلهم؛ لفصل القضاء. وآمنوا بالقضاء والقدر: أن أول ما خلق الله القلم فقال له: اكتب قال: وماذا أكتب قال: اكتب مقادير كل شيء فجرى القلم بما هو كائن إلى يوم القيامة (۱) قال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن تُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي كَائن إلى يوم القيامة (۱) قال تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن تُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي كَائن إلا فِي كِتَبِ مِن قَبَلِ أَن نَبَراً هَا إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللهِ يَسِيرٌ ﴿ مَا أَصَابَ مِن تُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي اللهُ يَسِيرٌ أَن اللهُ يَسِيرٌ أَن اللهُ اللهُ يَسِيرٌ أَن اللهُ يَسِيرٌ أَن اللهُ يَسِيرٌ أَن اللهُ اللهُ عَلَى أَعَمالُهُم بِطُلُم أَي لم يشوبوه ولم يخلطوه بشرك مع ذلك لم يلبسوا إيمانهم بظلم أي لم يشوبوه ولم يخلطوه بشرك من أخلصوا لله تعالى أعمالهم وأقوالهم وإراداتهم ونياتهم ولم يقربوا حمى الشرك بل ابتعدوا منه أشد الابتعاد حذراً من وقوعهم فيه أولئك لهم الأمن في الدارين:

أما في الدنيا فيدفع عنهم بأمره الكوني وأمره الشرعي السوء أما أمره الشرعي في غضبه وناره، وأما أمره الشرعي فيأمرهم بتوحيده وطاعته لئلا يقعوا في غضبه وناره، وأما أمره الكوني إما عامًا يعم الأسواء والشرور كما قال تعالى: ﴿ ﴿ إِنَّ اللَّهُ يُدَافِعُ عَنِ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾. [الحج: ٣٨].

وإما خاصًا بشيء كما يدفع عنهم الذل والخذلان ويؤيدهم بالعز والنصر كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَا وَالنَصِر كما قال تعالى: ﴿ إِنَّا لَنَنصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الْأَشْهَا لَهُ الْمَا قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ جَهَدُوا فِينَا لَنَهْ دِينَهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ ﴿ وَلُوكًا وَالْمَانِينَ اللَّهُ لَمَ اللَّمَ اللَّهُ لَمَعَ اللَّمَ اللَّهُ وَلُوكًا وَالْمَانِينَ اللَّهُ وَلُوكًا وَالْمَانُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَلُوكًا وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُولِينَا لَهُ وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَامُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَالْمُونُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمُونُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلُولُكُونُ وَاللّهُ وَلُولُولُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلُهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَلِلللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (۳۱۷/۵)، والترمذي (۳۳۱۹) من حديث عبادة بن الصامت مرفوعاً، وأخرجه الطبراني في «الأوائل» (۱) من حديث ابن عباس.

﴿ ﴿ وَأَيُّوبِ إِذْ نَادَىٰ رَبُّهُۥ أَنِّي مَسَّنِي ٱلضُّرُّ وَأَنتَ أَرْكُمُ ٱلرَّحِينَ ١ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ فَكَشَفْنَا مَا بِهِ، مِن صُرَّةٍ وَءَاتَيْنَكُ أَهْلَهُ وَمِثْلَهُم مَّعَهُمْ رَحْمَةً مِّنْ عِندِنَا وَذِكَرَىٰ لِلْعَنْبِدِينَ شِ ﴾. [الأنبياء: ٨٣، ٨٤]. ويدفع عنهم الهم والغم قال تعالى: ﴿ وَذَا ٱلنُّونِ إِذِ ذَّهَبَ مُغَاضِبًا فَظَنَّ أَن لَّن نَّقَّدِرَ عَلَيْـهِ فَنَــَادَىٰ فِي ٱلظُّلُمَاتِ أَن لَّا إِلَهُ إِلَّا أَنتَ سُبْحَننَكَ إِنِّي كُنتُ مِنَ ٱلظَّالِمِينَ ﴿ فَأَسْتَجَبْنَا لَهُ وَنَجَيَّنَكُ مِنَ ٱلْغَيِّمْ وَكَذَلِكَ نُصْحِى ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴿. [الأنبياء: ٨٧، ٨٨]. ويدفع عنهم السوء والفحشاء قال تعالى: ﴿ كَنَالِكَ لِنَصْرِفَ عَنْهُ ٱلسُّوءَ وَٱلْفَحْشَآةُ إِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا ٱلْمُخْلَصِينَ ﴿ ﴾. [يوسف: ٢٤]. ويدفع عنهم عند الأجل الخوف والحزن ببشراء يرسل إليهم ملائكته يبشرونهم قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَكْمُوا تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَيْهِكُ أَلْا تَضَافُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَبْشِرُوا بِالْجَنَّةِ الَّتِي كُنتُهُ تُوعَكُونَ ﴾. [فصلت: ٣٠]. ويدفع عنهم الضيق والكرب عند نزع الروح من الجسد كما في مسند الإمام أحمد من حديث البراء بن عازب قال: خرجنا مع رسول الله على الله على منازة رجل من الأنصار، فانتهينا إلى القبر ولمّا يُلْحَد، فجلس رسول الله ﷺ، فجلسنا حوله كأن على رؤوسنا الطير، وفي يده عود ينكت به الأرض، فرفع رأسه فقال: «استعيذوا بالله من عذاب القبر» مرتين أو ثلاثاً ثم قال: «إن العبد المؤمن إذا كان في انقطاع من الدنيا وإقبال من الآخرة أنزل الله ملائكته من السماء بيض الوجوه كأن وجوههم الشمس معهم كفن من أكفان الجنة وحنوط من حنوط الجنة، حتى يجلسوا منه مد البصر، ثم يجيء ملك الموت حتى يجلس عند رأسه فيقول: اخرجي أيتها النفس الطيبة المطمئنة إلى مغفرة من الله ورضوان، فتخرج تسيل كما تسيل القطرة من في السقاء فيأخذها فإذا أخذها لم يدعوها في يده طرفة عين حتى يأخذوها فيجملوها في ذلك الكفن وفي ذلك الحنوط ويخرج

كأطيب نفحة مسك وجدت في الأرض، فيصعدون فلا يمرون على ملأ من الملائكة إلا قالوا: ما هذا الروح؟ فيقولون: فلان بن فلان، بأحسن أسمائه التي كانوا يسمونه بها في الدنيا، حتى ينتهوا به إلى السماء التي تليها حتى ينتهوا إلى السماء السابعة، فيقول الله \_ عز وجل \_: اكتبوا كتاب عبدي في عليّين وأعيدوه في الأرض فإني منها خلقتهم وفيها أعيدهم ومنها نخرجهم تارة أخرى، قال: فتعاد روحه فيأتيه ملكان فيجلسانه فيقولان له: من ربك؟ فيقول: ربي الله، فيقولان له: ما دينك؟ فيقول: ديني الإسلام، فيقولان له: ما هذا الرجل الذي بعث كتاب الله وآمنت به وصدقت به، فينادي منادٍ من السماء أن صدق عبدي فأفرشوه من الجنة وألبسوه من الجنة وافتحوا له باباً من الجنة، قال: فيأتيه من روحها وطيبها ويُفسح له في قبره مدّ بصره، قال: ويأتيه رجل حسن الوجه، حسن الثياب، طيب الريح، فيقول له: أبشر بالذي يسرّك هذا يومك الذي كنت تُوعد، فيقول له: من أنت، فوجهك الوجه الذي يجيء بالخير؟ فيقول: أنا عملك الصالح، فيقول: ربّ أقم الساعة، رب أقم الساعة حتى أرجع إلى أهلي ومالی»<sup>(۱)</sup>.

ويدفع عنهم في الآخرة عسر الحساب، قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا مَنْ أُوتِ كِنْنَهُ بِيَمِينِةِ مَنْ فَسَوْفَ يُحَاسَبُ حِسَابًا يَسِيرًا ﴿ وَيَنْقَلِبُ إِنَى أَهْلِهِ مَسْرُورًا ﴿ فَأَمَّا مَنْ الانشقاق: ٧ ـ ٩]. ويدفع عنهم كرب الموقف ويدخلهم الجنة، قال تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ تعالى: ﴿ وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقَوْا رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَى إِذَا جَآءُوهَا وَفُتِحَتْ

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (۲۸۷/٤) من حديث البراء بن عازب، وقد أفاض القول فيه سنداً ومتناً ابن القيم \_ رحمه الله تعالى \_ في: «كتاب الروح».

وهذا في الحقيقة خيرة لهم ولكن أكثر الناس لا يعلمون، كما قال تعالى: ﴿ كُتِبَ عَلَيْتُكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَ كُرَّهُ لَكُمْ وَعَسَىٰ آن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُو خَرَّهُ لَكُمْ وَاللهُ يَعَلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ فَهُو كُرَّهُ لَكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ فَهُو كَرَّهُ لَكُمْ وَاللهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ فَهُ وَمَن أَعْرَضَ عَن فِحَدِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ أَعْمَىٰ فَهُ وَمَن أَعْرَضَ عَن فِحَدِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنكًا وَخَشُرُهُ يَوْمَ الْقِينَمَةِ أَعْمَىٰ فَهُ قَالَ كَنالِكَ أَنتكَ ءَاينتُنا فَنسِينَم وَقَد كُنتُ بَصِيرًا فَهَا قَالَ كَنَالِكَ أَنتكَ ءَاينتُنا فَنسِينَم وَقَد كُنتُ بَصِيرًا فَهُ قَالَ كَنالِكَ أَنتكَ ءَاينتُنا فَنسِينَم وَقَد كُنتُ بَصِيرًا فَهُ قَالَ كَنَالِكَ أَنتكَ ءَاينتُنا فَنسِينَم وَقَد كُنتُ بَصِيرًا فَهُ قَالَ كَنَالِكَ أَنتكَ ءَاينتُنا فَنسِينَم وَقَد كُنتُ بَصِيرًا فَهُ قَالَ كَنَالِكَ أَنتكَ ءَاينتُنا فَنسِينَم وَقَد كُنتُ بَصِيرًا فَي قال كَنالِكَ أَنتك ءَاينتُنا فَنسِينَم وَقَد كُنتُ بَصِيرًا فَهُ فَي ضَنكها وشقائها وعنائها. والآخرة، ولو زخرفت لهم الدنيا فهم في ضنكها وشقائها وعنائها.

قال ابن القيم رحمه الله: «اعلم أن يقال تعذيبهم بها هو الأمر

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۳۹٦) من حديث أنس وإسناده حسن، وقال الترمذي: «حسن غريب». وفي الباب عن محمود بن لبيد أخرجه الإمام أحمد (٥/٤٢٧ و٢٢٩) بنحوه.

المشاهد من تعذيب طلاب الدنيا ومحبيها ومؤثريها على الآخرة بالحرص على تحصيلها والتعب العظيم في جمعها، ومقاساة أنواع المشاق كما قال بعض السلف: من أحب الدنيا فليوطن نفسه على تحمل المصائب، ومحبها لا ينفك من ثلاث: هَمُّ لازم، وتَعَبُّ، وحسرة لا تنقضي، وذلك أن محبها لا ينال منها شيئاً إلا طمحت نفسه إلى ما هو فوقه كما في الحديث الصحيح عن النبي عَلَيُّ: «لو كان لابن آدم واديان من مال لابتغى لهما ثالثاً»(۱). فطالبها لا تستريح نفسه من التعب كلما اطمأن منها إلى سرور أشخصته إلى مكروه، سرورها مشوب بالحزن، أمانيها كاذبة، وآمالها باطلة، وصفوها إلى كدور، وعيشها نكد كما قيل:

فما في الأرض أشقى من محب تراه باكياً في كل حال فيبكي إن نأى شوقاً إليه فتسخن عينه عند التلاقي

وإن وجد الهوى حلو المذاق مخافة فرقة أو اشتياق ويبكى إن دنا حذر الفراق

ويبكي إن دنا حدد الفراق وتسخن عينه عند الفراق

ولهذا قال النبي ﷺ، في الحديث الذي رواه الترمذي وغيره: «الدنيا ملعونة، ملعون ما فيها إلا ذكر الله وما والاه»(٢).

الحاصل أن مؤثر الدنيا على الآخرة في شقاء وعناء لا يكاد يوصف في الدنيا وفي الآخرة في عذاب مقيم.

قال ابن القيم رحمه الله: وقد دل العقل، والنقل، والفطر

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۱۰٤۸) من حدیث آنس.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٣٢٢) من حديث أبي هريرة وفي سنده عبدالرحمن بن ثابت بن ثوبان، صدوق يخطىء، ورمي بالقدر، وتغير بآخره، كما في «التقريب»، وقال الترمذي: حسن غريب.

عن عبادة بن الصامت رضي الله تعالى عنه: «من شهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له» أي يشهد أنه أحد لا جزء له وواحد لا ثاني له ووتر لا شفع له ورب لا مضاد له، وملك لا مماثل له، وإله لا شريك له في العبادة، له الملك وله الحمد وله الخلق وله الأمر قيم السموات والأرضين ومن فيهن وربُّ كل شيء ومليكه، وكل شيء غيره مخلوق له مقهور تحت تصرفه وقهره لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرًا ولا يملك موتاً ولا حياة ولا نشوراً، ألا كل شيء ما خلا الله باطل، وقال آخر: وكل إله غيره فهو باطل وإن قال بعض الناس ذاك وسماه فحاشاه مما قال فيه مشبه وحاشاه من إفك المعطل حاشاه ومن

ولد ظن، ومن والدة، ومن ذكر يعزى إليه وانثاه فسبحانه في ذاته وصفاته ويكفيك في تنزيهه: «قل هو الله» يشهد بذلك كله لأنها من لوازم الألوهية فمن أخل بشيء من ذلك لا تنفعه الشهادة لأن الشهادة المعهودة اعتراف بالجنان بالواحدانية المطلقة ونطق باللسان وعمل على وفقها بالأركان ويشهد:

أن محمداً عبده ورسوله ويلزم مع ذلك أن تطيعه فيما قال وفيما ينهى، قال تعالى: ﴿ وَمَا مَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُ ثُوهُ وَمَا نَهَلَكُمُ عَنْهُ فَٱنْفَهُواً ﴾ [الحشر: ٧]. فإن لم يطعه لم تنفعه الشهادة.

«وأن عيسى عبده ورسوله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه، والجنة حق» أي ثبوتها وما ذكر الله ورسوله في وصفها.

ويشهد أن «النارحق» بثبوتها وما ذكر الله تعالى ورسوله ﷺ في وصفها أدخله الله من فضله وكرمه الجنة، قال رسول الله ﷺ: «لن يدخل أحد الجنة بعمله قالوا: ولا أنت يا رسول الله؟ قال: ولا أنا إلا أن يتغمدني الله برحمة منه»(١). على ما كان من العمل بعد أداء الفرائض وذلك لأنه تاركها أو بعضها إما مستحل لتركها فكافر على الإطلاق وإما مستهين بها فكافر أيضاً، وإما متكاسل عنها فقد أوعده الله بالويل في فرض الصلاة قال: ﴿فَوَيَـلُ لِلمُصَلِّينَ ۚ إَلَهُ اللهُ عَن مَلَى الماعون: ٤، ٥].

وقد أمر الله على المراقبة تفاسير: فُسِّر بتضييع الأوقبات وقد أمر الله بمحافظتها، قال تعالى: ﴿ كَافِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوَاتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِللَّهِ وَالصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِللَّهِ وَاللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ

وفسر بتضييع الأركان لا يطمئن في أركانها ولا يأتي بها على

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٥٦٧٣ و٦٤٦٣). ومسلم (٢٨١٦) من حديث أبي هريرة.

المشروع، قال رسول الله ﷺ: «أسرق السرقة من يسرق من صلاته» قالوا: كيف يسرق من صلاته؟ قال: لا يتم ركوعها ولا سجودها»(١).

وفسر بعدم حضور القلب، قال تعالى: ﴿ قَدْ أَفَلَحَ ٱلْمُؤْمِنُونَ ۚ ٱلَّذِينَ الْمُؤْمِنُونَ ۚ ٱلَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ ۚ ﴾ [المؤمنون: ٢،١]. أخرجاه أي البخاري ومسلم.

ثم استدل الشيخ رحمه الله بما يدل على أن المراد ليس من لا إله إلا الله، لقلقة اللسان، وقعقعة الحروف، بل إنها لا تنفع قائلها إلا إذا قالها وهو يبتغي بذلك وجه الله أي يقولها إيماناً واحتساباً وذا في كل عمل كما قال على: "من صام رمضان إيماناً واحتساباً" (٢). بمعنى أن يفعله عبادة لا عادة أي الباعث له حب الله وخوفه ورجاؤه وإلا مجرد لفظها بلا معرفة معناها والعمل بمقتضاها لا تنفع فإن المنافقين قالوها وشهدوا أن محمداً رسول الله وكذبهم الله قال تعالى: ﴿إذَا جَانَكَ السُولُهُ وَاللهُ يَشَهُدُ إِنَّ المنافقين المُنفِقِينَ لَكُذِبُونَ وَلُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرسُولُ اللهِ وَلَذِبهم الله قال تعالى: ﴿إذَا المنافقون: ١]. وقالت الأعراب: آمنا، قال الله تعالى: ﴿قُلُ لَمْ تُوْمِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ الله تعالى: ﴿قُلُ لَمْ تُومِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ أَلَى الله تعالى: ﴿قُلُ لَمْ تُومِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَنُ فِي قُلُوبِكُمْ أَلَى الله تعالى: ﴿قُلُ لَمْ تُومِنُوا وَلَكِن قُولُوا أَسْلَمْنَا وَلَمَّا يَدْخُلِ ٱلْإِيمَانُ فِي قُلُوبِكُمْ أَلَهُ وَالله باللهان من دون اعتراف بالجنان وعمل بالأركان لا ينفع، كما قيل:

ما احترق لسان أحد بقوله نار ولا استغنى أحد بقوله ألف دينار وكل قول له حقيقة فإن جئت بحقيقته فَصَدَقْتَ وصُدِّقت، وقبل

منك وإلا فلا.

<sup>(</sup>۱) رواه ابن حبان (۱۸۸۸)، والحاكم (۲۱۹۲۱) والبيهقي (۲۸۲/۲) من حديث أبي هريرة مرفوعاً بنحوه وصححه الحاكم ووافقه الذهبي وله شواهد من حديث أبي قتادة ومن حديث أبي سعيد الخدري ومن حديث عبدالله بن مغفل.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٣٨)، ومسلم (٧٦٠) عن أبي هريرة.

ويزيدك وضوحاً ما ذكر أن وفد الأزد لما وفدوا على رسول الله قال ﷺ قال ﷺ: من الوافد ومن القوم؟ قالوا: إنا مؤمنون بخمسة عشر خصلة ، قول حقيقة فما حقيقة إيمانكم؟ قالوا: إنا مؤمنون بخمسة عشر خصلة ، خمس أمرتنا رسلك أن نؤمن بها ، وخمس أمرتنا رسلك أن نفعلها ، وخمس كنا عليها في الجاهلية ، قال ﷺ: ما المخمس التي أمرتكم رسلي أن تؤمنوا بها؟ قالوا: أمرتنا رسلك أن نؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، قال: وما المخمس التي أمرتكم رسلي أن تفعلوها؟ قالوا: أمرتنا رسلك أن نشهد أن لا إله إلا الله وأن محمداً عبده ورسوله ، وأن نصلي ونزكي ونصوم ونحج ، قال ﷺ: وما المخمس التي كنتم عليها في الجاهلية؟ قالوا الصبر عند البلاء والشكر عند الرخاء والرضاء بمر القضاء ، والثبات عند اللقاء ، وترك شماتة الأعداء ، قال: حكماء فقهاء كادوا يكونون من فقههم أنبياء ، قال ﷺ: قال أزيدكم بخمس: لا تجمعوا ما لا تأكلون ، ولا تبنوا ما لا تسكنون ، وازهدوا فيما عنه راحلون ، وارغبوا فيما عليه مقبلون ، وتوبوا إلى الله الذي أنتم إليه ترجعون » فتأمل .

قال الشيخ رحمه الله: ولهما في حديث عتبان مرفوعاً «فإن الله حرم على النار من قال: لا إله إلا الله يبتغي بذلك وجه الله»(١).

قلت: وهذا صريح في أن المقصود من لا إله إلا الله ليس مجرد قولها؛ بل ينبغي أن يقصد بقولها وجه الله أي ينفي الآلهة من حيث الجملة ويثبت الألوهية للأحد الواحد الصمد القيوم المعبود الذي

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۵ و۲۲۷ و۲۸۳ و۲۹۳۸ و۲۹۳۸) ومسلم (۳۳)، من حدیث عتبان بن مالك.

﴿ لَيْسَ كَمِشْلِهِ شَى اللّهِ مَهُوَ الْسَيبِعُ الْبَصِيرُ ﴿ وَلِعادِي عليه، كما قال تعالى: بمقتضى ذلك فيحب ويبغض، ويوالي ويعادي عليه، كما قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبَرَهِيمُ لِأَيْدِهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاةٌ مِنَا تَعْبُدُونَ ۞ إِلّا الّذِى فَطَرَفِ فَإِنَّهُ سَيَهُدِينِ ۞ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ . [الزخرف: ٢٦ - سَيَهُدِينِ ۞ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ بَاقِيَةٌ فِي عَقِيهِ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ۞ . [الزخرف: ٢٦ - ٢٦]. قالوا: الكلمة هي لا إله إلا الله جعلها في عقبه، وقال تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتَ لَكُمْ أُسْوَةً حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ وَإِذْ قَالُواْ لِتَوْمِمْ إِنَّا بُرَء وَأُلُوا مِنْكُمْ وَمِمَا يَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرَنَا بِكُرُ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ الْمَدَوةُ وَالْفَضِمَ إِنَّا بُرَء وَأُلْمِنَا بِاللّهِ كَالّا يَعْبَدُونَ مِن دُونِ اللّهِ كَفَرَنَا بِكُرُ وَبَدَا بَيْنَا وَبَيْنَكُمُ الْمَدَوةُ وَالْفَضَاءُ أَبْدًا حَتَى تُوْمِينُوا بِاللّهِ كَالْا يَقْ مَنْ وَلِهُ اللّهُ كَالّا الله كَالْآية وَمَعْ معنى لا إله إلا الله كَالآية وَعَدَهُ وَ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ كَالآية اللّهُ عَلَى الموت، قال تعالى: ﴿ إِنّ الّذِيثِ قَالُوا وَلَا مَنْ مُولًا وَأَبْشِرُوا وَالْمَالِهُ اللّهُ كُالّا مَنْ اللّهِ فَلَا اللّهِ عَلَى الموت، قال الله الله تعَلَى : ﴿ إِنّ الّذِينَ عَلَوْا وَأَبْشِرُوا وَأَنْكُونَ وَأَنْ وَكُنْ الْمَالِي اللّهِ اللّه اللّه الله الله الله والعمل مُعْلَى المُولِى اللّه وَاللّه وَاللّه وَاللّه وَمِنْ اللّه وَلَوْ وَأَنْوَا وَأَبْشِرُوا وَأَبْشِولُوا وَاللّهُ اللّه وَلَا عَمْ وَاللّهُ وَلَا عَلَا وَاللّهُ وَلَا عَلْمَالِهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا عَلْهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالَا الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

هذه حقيقة لا إله إلا الله، وإن أردت أن تأتي بها على أكمل الوجوه ينبغي أن تلاحظ فيها عشرة أمور: منها وفيها ولها وبها وعنها، والعشرة: لفظها، ومعناها، وحقها، وحقيقتها، وحكمها، ولازمها، وفائدتها، ومقتضاها، ونواقضها، ومتمماتها(۱).

ا \_ أما لفظها: ينبغي للذاكر أن لا يمد ألف «لا» جِدًّا، وأن يقطع الهمزة من إله إذ كثيراً ما يلحن فيردها «يا» وكذلك يفصح الهمزة من «إلا» ونشدد اللام فكثيراً ما يرد الهمزة «ياء» أيضاً ويخفف لام «إلا» لكسر ما قبلها.

وأما كلمة الجلالة التي بعد «إلا» فلا يخلو ما يقف عليها الذاكر

<sup>(</sup>١) بل هي أكثر من العشرة، زادها الشارح هي: إعرابها. ولعله لم يَعُدُّه لأنه داخل في: «لفظها» و«فضلها».

أو لا، فإن وقف فعليه السكون وإن وصلها فله فيه وجهان: الرفع وهو الأرجح، والنصب.

وأما أهل التجويد فاتفقوا على ترقيق ألف «الله» وألا يزيد فيها على مقدار مد الطبيعي وترقق لام «الله» إذا كسرت، أو كسر ما قبلها، وقد أجمعوا على تفخيمها بعد فتحة وضمة.

٢ ـ وأما إعرابها لها صدر وعجز فعجزها ظاهر الإعراب إذ هو جملة مبتدأ، وخبر، ومضاف إليه، فأما لا فهي نافية و (إله) مبني على الفتح لتضمنه معنى «من» إذ التقدير «لا من إله» ولهذا كانت نصًا في العموم كأنه قد نفى كل إله غيره عز وجل من مبدأ ما يقرر إلى ما لا نهاية له، وقيل: بنى معها التركيب، وذهب الزجّاج إلى أن اسمها معرب منصوب بها، وإذا فرغنا على المشهور من البناء فموضع الاسم نصب بلا العاملة عمل إن، وقال الأخفش: لا هى العاملة فيه.

ونقل السنوسي عن أهل العلم أن الاسم المعظم في هذا التركيب يرفع وهو الكثير ولم يأت في القرآن غيره وقد ينصب فالرفع بالبدلية أو على الخبرية والقول بالبدلية هو المشهور وهي رأي ابن مالك، ثم الأقرب أن يكون من الضمير في الخبر المقدر، وأما القول بالخبرية في الاسم الأعظم فقد قال به جماعة.

ومن البسط الوافي: «لا إله إلا الله» أصل «الله» إله فلما أريد قصر الخبر على المبتدأ وهو من قصر الصفة على الموصوف قدم الخبر فاقترن بلا وأخر المبتدأ فاقترن بإلا لإفادة الحصر، ومن القواعد أن المبتدأ إذا اقترن بإلا وجب تقديم الخبر، قال ابن مالك: [وخبر المحصور قدم، [كما لنا إلا اتباع أحمدا]، والله مرفوع على أنه بدل من اسم لا حملاً على محل البعيد الذي هو الرفع بالابتداء والتقدير لا إله

موجود(١): أي في الوجود وهذا التقدير المشهور.

٣ ـ وأما معناها: فلا تسع معناها مجلدات فضلاً عن هذا المختصر، والسبب أن ما أنزل الله الكتب ولا أرسل الرسل إلا لتقرير معناها، وإذا أمعنت النظر رأيت الكون والمكون دليل على لا إله إلا الله؛ لأن كل ما في الكون فعل الله وخلقه وهو قنطرة ودليل لألوهيته وعبادته، قال تعالى: ﴿ يَنَا يُهَا النَّاسُ اعْبُدُ وَارَبَّكُمُ الّذِي خَلَقَكُمْ وَالّذِينَ مِن قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ إِنَّ الّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَا لَهُ وَأَنزَلُ مِن السَّمَاءِ مَا الله وَ أَنذَاذًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ يَنَا لَكُمْ الأَرْضَ فِرَشًا وَالسَّمَاءَ بِنَا لَهُ وَأَنزَلُ مِن السَّمَاءِ مَا الله وَ أَنذَاذًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ وَإِنَّا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِللهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ وَإِنَّا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴿ وَالبَدَرَةِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُوا لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَمُونَ ﴾ . [البقرة: ٢١، ٢٢].

ولله المثل الأعلى وذلك كمن شرى عبداً وأنعم عليه بما يحتاج إليه من المأكل والمشرب والمنكح والمسكن ثم قال له: اخدمني ولا تشرك في خدمتي أحداً، فبدأ العبد يخدم مولاه وغيره، فالمسلم يلزمه أن يوحد الله في أفعاله أي لا ينسب أفعال الله إلى غيره، ولا نعمه إلى غيره، وهذا هو توحيد الربوبية.

ثم بعد ذلك يلزمه أن يوحد الله في أفعاله نفسه أي ما يفعل من العبادة بجعله لله وحده ولا يشرك مع الله في ذلك غيره.

وقال العماد ابن كثير في تفسير: ﴿ قُلْ يَكَأَهُلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ صَالُواْ إِلَىٰ صَالَوْا الله وكان الله وكان عمران: ١٤]. أي سواء نحن وأنتم فيها أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئاً لا وثناً، ولا صليباً ولا صنماً ولا طاغوتاً ولا ناراً ولا نبيًا بل نفرد العبادة لله وحده وهذه دعوة الرسل كلهم. ثم قال: ﴿ وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾. [آل عمران: ١٤].

قال ابن جرير: «يعني نطيع بعضنا بعضاً في معصية الله» ويشهد

<sup>(</sup>١) هذا تقدير خاطيء. صوابه: لا إله حَقُّ إلاَّ الله، ويأتي للشارح بيانه على الصواب/ ص/ ١٣٤.

على هذا التفسير ما ورد عن عدي بن حاتم أن الرسول ﷺ، يتلو قوله تعالى: ﴿ اَتَّخَاذُوٓا اَحْبَارَهُمْ وَرُهِبَانَهُمْ اَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ ﴾. [التوبة: ٣١]. قلت: لسنا نعبدهم يا رسول الله! قال: «أليسوا يحلون لكم الحرام ويحرمون عليكم الحلال فتطيعونهم؟» قلت: بلى، قال: «فتلك عبادتهم» (١١). وقال عكرمة: أي لا يسجد بعضنا لبعض، انتهى ملخصاً.

وثبت عن الرسول على أن الكلمة الطيبة في قوله تعالى: ﴿ كَلِمَةُ طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَايِتُ وَفَرَعُهَا فِي السَّكَمَاءِ اللَّهُ تَوْتِيَ أَكُلَهَا كُلَّ مِينٍ بِإِذْنِ رَيِّهَا ﴾. [إبراهيم: ٢٤، ٢٥]. أنها كلمة التوحيد وهي لا إله إلا الله وإطلاق الكلمة عليها وهي أربع كلمات كقوله تعالى: ﴿ كُلَّ إِنَّهَا كَلِمَةً ﴾ في جواب ﴿ حَقَى إِذَا جَاءَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُونِ اللهِ لَكُمْ العرب صَلِحًا فِيمَا تَرَكُتُ ﴾ [المؤمنون: ٩٩، ١٠٠]. وذا يقع كثيراً في كلام العرب أنهم يطلقون على الكلام المفيد لفظ كلمة، قال ابن مالك: [وكِلْمة بها كلام قد يؤم].

قوله: "طيبة": صفة مشبهة لازمة لا تنفك من الموصوف ولا ينفك الموصوف منها، فهي طيبة في نفسها على أفضل الأعمال والأذكار وتطيب ما يخالطها إذا كان صالحاً أي إذا كان العمل مشروعاً وكان خالصاً طاب.

قال الفضيل بن عياض: ما يقبل الله عملاً إلا أخلصه وأصوبه، قالوا: يا أبا علي: ما أخلصه وأصوبه؟ قال: العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبله الله، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبله

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۰۹۵) من حديث عدي بن حاتم وقال: غريب لا نعرفه إلا من حديث عبدالسلام بن حرب. وغطيف بن أعين ليس بمعروف في الحديث، وأخرجه ابن جرير في التفسير، (١٦٦٤٩) عن حذيفة موقوفاً ورجاله ثقات.

الله تعالى حتى يكون خالصاً صواباً، قوله: كشجرة طيبة مشبه به، والكلمة الطيبة مشبه والكاف حرف التشبيه، ووجه الشبه ما بينهما ما ذكر الله. أصلها ثابت وفرعها في السماء، أما كشجرة فبين، وأما لا إله إلا الله فأصلها ثابت في القلوب السليمة، وفرعها وهو الأعمال الصالحة من الإيمان والبر متفرعة على الجوارح والأعمال تصعد إلى السماء، قال تعالى: ﴿إِيَّةِ يَصَّعدُ ٱلْكِلِمُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَملُ ٱلصَّلِحُ يَرَّفَعُهُ ﴾. السماء، قال تعالى: ﴿إِيَّةٍ يَصَعدُ ٱلْكِلُمُ ٱلطَّيْبُ وَٱلْعَملُ الصَّلِحُ يَرَفَعُهُ ﴾. وقوله: تؤتي أكلها كل حين لا كالشجرة المعهودة التي تؤتي أكلها ستة أشهر أو سبعة بل تثمر لا إله إلا الله بالأثمار الحسنة وأما إتيان أكلها كل حين فزيادة على المشبه به، وذا كثير في اللغة كما تقول للرجل العالم الكاتب الشجاع إنه كالأسد أي في الشجاعة فقط، وأما العلم والكتابة فزيادة على المشبه به. قوله: [بإذن ربها] وذلك لا ربب فيه الشجرة وغيرها مطلقاً بإذن الله تثمر وتنفع وتعطي وتمنع لا إله إلا الله»(١).

واعلم أن لا إله إلا الله تستلزم الكفر بالطواغيت والكفر بعبادة غيره.

قال العماد ابن كثير: قوله تعالى: ﴿ فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله ﴾ أي من خلع الأنداد والأوثان وما يدعو إليه الشيطان من عبادة كل من يعبد من دون الله ووحد الله بالعبادة وحده، وشهد أن لا إله إلا الله فقد استمسك بالعروة الوثقى يعني الإيمان التي لا انفصام لها، قال سعيد بن جبير وقال الضحاك: العروة الوثقى: لا إله إلا الله، وأيضاً تستلزم الحب والبغض والموالاة والمعاداة.

<sup>(</sup>١) معالم التنزيل للبغوي ٣/٥٦٦.

وقال البيضاوي: «الله أصله إله فحذفت الهمزة وعوض عنها الألف واللام، وقيل يا الله بالقطع إلا أنه مختص بالمعبود بالحق والإله يقع على معبود ثم غلب على المعبود بالحق، واشتقاقه من أله يأله وألوهة وألوهية بمعنى عبد، وقيل: من إله إذا تحير، إذ العقول تتحير في معرفته أو من ألهت إلى فلان أي سكنت إليه، لأن القلوب تطمئن إلى ذكره، والأرواح تسكن إلى معرفته، أو من إله الفصيل إذا ولع بأمه إذ العباد مولعون بالتضرع إليه في الشدائد، وقيل: علم لذاته المخصوصة لأنه يوصف ولا يوصف به».

وقال البيضاوي: وفي قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَدْعُ مَعَ اللّهِ إِلنّهَا مَا اللهِ إِلنّهَا المعبود إلها وإله بمعنى المألوه ككتاب بمعنى المكتوب، فكل ما تألهه القلوب فهو إله، وعليه يدل حديث أبي واقد الليثي أنهم لما قالوا لرسول الله على: اجعل لنا ذات أنواط كما لهم ذات أنواط. قال لهم رسول الله على: «قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل: اجعل لنا إلها كما لهم آلهة»(٢). فدل الحديث أن المراد المعنى لا اللفظ؛ لأنهم ما طلبوا إلها قد طلبوا ذات أنواط، فبين رسول الله على، وحلف أن ما تألهه القلوب فهو الإله كائناً ما كان، وبأى لفظ كان.

قال ابن كثير: «العبادة في اللغة من الذلة يقال: طريق معبد أي مذلل، وفي الشرع عما يجمع كمال المحبة والخضوع والخوف»(٣). وفي حاشية البيضاوي: والعبادة أبلغ من العبودية التي هي إظهار

<sup>(</sup>١) أنوار التنزيل للبيضاوي ص ٤٥٦.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد (٢١٨/٥)و والترمذي (٢١٨١) من حديث أبي واقد الليثي. وقال الترمذي: حسن صحيح.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم لابن كثير.

التذلل والعبادة على الأمر، قال تعالى: ﴿ إِنِ ٱلْكُمُمُ إِلَّا لِللَّهِ ﴾. [يوسف: ٤٠، ٢٧]. أي في أمر الدين والعبادة ثم بين ما حكم به فقال: ﴿ أَمَرَ أَلَّا تَعَبُدُوۤا إِلّآ إِيّاةً ذَلِكَ ٱلدِّينُ ٱلْقَيِّمُ ﴾. [يوسف: ٤٠]. الثابت الذي دلت عليه البراهين، وقوله: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلّا تَعَبُدُوۤا إِلّآ إِيّاهُ ﴾. [الإسراء: ٢٣]. أي أمر مقطوع به.

وقال البغوي فيها: «أي أمر ربك قاله ابن عباس وقتادة والحسن»(١) انتهى.

وقال ابن القيم في النونية:

حق الإله عبادة بالأمر لا بهوى النفوس فذاك للشيطان والأمر استدعاء الفعل بالقوة ممن هو دونه على سبيل الوجوب على الإطلاق والتجرد عن القرينة فيحمل عليه والله أعلم.

٤ ـ وأما حكمها: ففي «فاكهة القلوب»: اعلم أن الناس مؤمن وكافر، فأما المؤمن فيجب أن يذكرها مرة في عمره وينوي بها الوجوب، ثم ينبغي أن يكثر ذكرها وليعرف معناها لينتفع بها، وأما الكافر فذكره لهذه الكلمة شرط في صحة إيمانه مع القدرة، انتهى ملخصاً. وفي حديث أبي هريرة المتفق عليه عنه على أنه قال: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها»(٢). قال العلماء: إذا قال الكافر: لا إله إلا الله فقد شرع في العاصم، فإن تمم ذلك وإلا بطلت، ولكون النبي المسلمون أن الكافر المحارب إذا قالها كف عنه وصار ماله ودمه المسلمون أن الكافر المحارب إذا قالها كف عنه وصار ماله ودمه

<sup>(</sup>١) معالم التنزيل للبغوي ٣/ ١١٠.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۱۳۹۹ و۱۴۵۷ و۲۹۲۶ و۲۲۸)، ومسلم (۲۰).

معصومين. قلت: بل لابد مع قولها الإيمان بالرسول على وبما جاء به كما في رواية أبي هريرة: «حتى يشهدوا أن لا إله إلا الله ويؤمنوا بي وبما جئت به»(١).

وقال الحافظ ابن رجب في شرح الأربعين: "من المعلوم بالضرورة أن النبي على كان يقبل من كل من جاءه يريد الدخول في الإسلام الشهادتين فقط، ويعصم دمه بذلك ويجعله مسلماً، وقد أنكر على أسامة بن زيد قتله من قال: لا إله إلا الله لما رفع عليه السيف واشتد نكيره" (٢). وقال شهاب الدين أحمد بن حجر على شرح الأربعين النبوية" نحو ذلك، والمقصود أن حكمها الكف عمن قالها ثم يطالب بمعناها وحقها كالكفر بعبادة غير الله، وشهادة أن محمداً رسول الله، وإقام الصلاة، وإيتاء الزكاة، وسائر شرائع الإسلام.

و وأما حقها: فقال الحافظ ابن رجب في شرح الأربعين على حديث ابن عمر: «أمرت أن أقاتل الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله فإذا قالوها عصموا مني دماءهم وأموالهم إلا بحقها». فقوله على: «إلا بحقها» وفي رواية: «إلا بحق الإسلام» قد سبق أن أبا بكر رضي الله عنه أدخل في هذا الحق فعل الصلاة والزكاة، وأن من العلماء من أدخل فعل الصيام والحج أيضاً، ومن حقها ارتكاب ما يبيح دم المسلم من فعل المحرمات، وقد ورد في تفسير حقها بذلك ما خرَّجه الطبراني وابن جرير من حديث أنس عن النبي على، قال: «أمرت أن أقاتل وأموالهم إلا بحقها وحسابهم على الله عز وجل». قيل: وما حقها؟

<sup>(1)</sup> رواه مسلم (۲۱).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم لابن رجب ص ٢٢٨.

قال: «زنا بعد إحصان، وكفر بعد إيمان، وقتل نفس فيقتل بها». وشهد لهذا ما في الصحيحين عن ابن مسعود عن النبي على قال: «لا يحل دم امرىء مسلم يشهد أن لا إله إلا الله إلا بإحدى ثلاث: الثيب الزاني، والنفس بالنفس، والتارك لدينه المفارق للجماعة»(۱). وقد ذكر ابن رجب في شرح هذا الحديث أنه قد ورد قتل المسلم بغير هذه الثلاث: فمنها اللواط، ومنها من أتى ذات محرم، ومنها الساحر وغير ذلك (۲).

٦ ـ وأما حقيقتها: فحقيقة الشيء ماهيته وأصله وما أسس عليه بنيانه، ولهذا قال النبي على لوفد الأزد لما قالوا إنا مؤمنون: «ما حقيقة إيمانكم» فذكروا ما تركب منه إيمانهم وأسس عليه قواعده وهو خمسة عشر خصلة، قالوا: خمس أمرتنا رسلك أن نؤمن بها، وخمس أمرتنا رسلك أن نفعلها، وخمس كنا في الجاهلية عليها، وقد مضى ذكره وكذلك قول عمر ـ رضي الله عنه ـ لحذيفة لما قال: أصبحتُ مؤمناً، قال: «ما حقيقة إيمانك؟» قال: كأني أنظر إلى عرش الرحمن وأهل النار سيصلون فيها(٣). فعلى هذا حقيقة لا إله إلا الله التي تركبت منها، وأسس قواعدها عليها النفي والإثبات، نفي الألوهية عما سوى الله تعالى وإثباتها لله وحده لا شريك له، وأساس قواعدها سوى الله تعالى وإثباتها لله وحده لا شريك له، وأساس قواعدها

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۲۸۷۸) ومسلم (۱۲۷۲).

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم لابن رجب ص ٣٢٠ ـ ص ٣٢٥.

<sup>(</sup>٣) رواه ابن أبي شيبة في الإيمان (١١٤) مرسلاً من حديث محمد بن صالح الأنصاري أن رسول الله على لقي عوف بن مالك فذكره بنحوه، ورواه أيضاً (١١٥) من حديث زبيد قال: قال رسول الله على كيف أصبحت يا حارثة بن مالك؟ فذكره بمعناه. ووصله البيهقي في «شعب الإيمان» (١٠٥٩١) وفي إسناده محمد بن أبي الجهم، وله طريق أخرى في «الشعب» (١٠٥٩٢) وإسناده منقطع، والله أعلم.

الحب والبغض والموالاة والمعاداة على ذلك، قال تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ وَالْمِهِ وَوَقِهِ مِهِ إِنِّنِي مَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا الّذِي فَطَرَنِي فَإِنَّمُ سَيَهْدِينِ ﴿ وَجَعَلَهَا كَلِمَةٌ الْمَقِيدِ فَي عَقِيدِ هِ ﴾ [الزخرف: ٢٧ ـ ٢٨]. يعني بالكلمة لا إله الا الله فبين الله أن أساسها البراء والموالاة في ذات الله تعالى وهو المبغي من العباد كما قال تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِ مِنَا الله وَمُو وَكُمُ الله وَهُ وَمَمَّا نَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله كَفَرَنَا بِكُرْ وَبَدَا يَبْنَا وَالمُوالاة في من العباد كما قال تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِ مِن الله وَمُنا مَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله كَفَرَنَا بِكُرْ وَبَدًا يَبْنَا الله وَمُنا مَعْبُدُونَ مِن دُونِ الله وحده وبه يتم وَبَيْنَا كُمُ الْمَدَوَةُ وَالْبُغَضَاءُ أَبْدًا حَتَى تُؤْمِنُوا بِاللهِ وحده وبه يتم تعالى صريحاً أن البراء والولاية من الإيمان بالله وحده وبه يتم الإيمان.

٧ ـ وأما لازمها: فالتقوى والإخلاص وطيب القول والعمل لإضافتها إلى ذلك، قال الله تعالى: ﴿ وَأَلْزُمَهُمْ كَلِمَةَ ٱلنَّقْوَىٰ وَّكَانُوٓ الْحَقَّ بِهَا وَأَهْلَهَا ﴾. [الفتح: ٢٦]. وقال تعالى: ﴿ كُلِمَةُ طَيِّتِبَةً كَشَجَـرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكُمَآءِ ۞﴾. [إبراهيم: ٢٤]. فكما أن الشجرة الطيبة لا تثمر إلا بما هو طيب فكذلك لا إله إلا الله لا تثمر إلا بكل قول وعمل طيب، فإن قلت: اللازم ما لا ينفك من الملزوم كلزومية الحرارة للنار وكثيراً ما نرى أن قائلها ليس معه تقوى ولا إخلاص ولا طيب القول والعمل، قلت: لا إله إلا الله من لوازمها التقوى والإخلاص وطيب القول والعمل ولكن القائل الذي يشير إليه ما قالها على الوجه المبغي منه أي لم يأت بها على حقيقتها ولا ابتغاء وجه الله تعالى، فلذا ما يوفق على لوازمها، أما ترى أن الله ذكر في كلامه المجيد الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه أن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر وكثيراً ما نرى المصلي مقيماً على الفحشاء والمنكر، قيل في تفسيرها: أن الذي ما نهته الصلاة عن الفحشاء والمنكر ما صلى على الوجه المرضي المبغي منه في الشرع، فمن أجل

ذلك ما وفق على ترك الفحشاء والمنكر.

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ: «والناس في الصلاة على مراتب خمس:

أحدها: مرتبة الظالم لنفسه المفرط وهو الذي انتقص من وضوئها ومواقيتها وحدودها وأركانها.

والثاني: من يحافظ على مواقيتها وحدودها وأركانها الظاهرة ووضوئها لكن ضيع مجاهدة نفسه في الوسوسة فذهب مع الوساوس والأفكار.

الثالث: من حافظ على حدودها وأركانها وجاهد نفسه في دفع الوساوس والأفكار فهو مشغول بمجاهدة عدوه لئلا يسرق من صلاته فهو في صلاة وجهاد.

والرابع: من إذا قام إلى الصلاة أكمل حقوقها وأركانها وحدودها واستعمل واستغرق قلبه في مراعاة حدودها وحقوقها لئلا يضيع منها شيئاً بل همه كله مصروف إلى إقامتها كما ينبغي وإتمامها قد استغرق قلبه شأن الصلاة وعبودية ربه فيها.

الخامس: من إذا قام إلى الصلاة قام إليها كذلك ولكن مع هذا أخذ قلبه موضعه بين يدي ربه نظراً بقلبه إليه ممتلئاً محبته وعظمته كأنه يراه ويشاهده وقد اضمحلت تلك الوساوس والخطرات وارتفعت حجبها بينه وبين ربه فهذا بينه وبين غيره في الصلاة أعظم مما بين السماء والأرض وهذا في صلاته مشغول بربه قرير العين به.

فالقسم الأول معاقب، والثاني محاسب، والثالث مكفّر عنه، والرابع مثاب، والخامس مقرب؛ لأنه له نصيب من قوله ﷺ: «جعلت

قرة عيني في الصلاة الالله الم

فتأمل قوله: الأول معاقب مع أنه مصل لكنه على الوجه الذي غير مرضي في الشرع، والثاني محاسب مع أنه أتى بأكثر أفعالها على الوجه الشرعي ظاهراً لكن أخل بالخشوع، والثالث مكفر عنه الذنوب التى عليه من دون زيادة أجر، الرابع مثاب، والخامس مقرب.

فإذا عرفت ذلك فاعرف أن الناس في الذكر على مراتب منهم من يحسن لفظها ويعرف معناها ويعمل بمقتضاها ويأتي بمتمماتها ويتجنب نواقضها ويعرف فضلها ويمتثل بحكمها وحقها ويمشي على حقيقتها فهذا الذي قد أتى بها على الوجه المرضي الشرعي الكامل وهذا يوقف على لوازمها من التقوى والإخلاص وطيب القول والعمل الصالح كالرسول على وأصحابه ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدين.

ومنهم من لا يحسن لفظها.

ومنهم من لا يعرف معناها.

ومنهم من لا يعمل بمقتضاها.

ومنهم من لا يأتي بمتمماتها.

ومنهم من لا يجتنب نواقضها ولا يعرف فضلها وحقها.

ومنهم من لا يمشي على حقيقتها فكل هؤلاء ما قالوها على الوجه المرضي المبغي منهم، فإذاً لا يوقف على لوازمها بل معاقب مغضوب عليه لأنه أخل بما ألزمه الله فيها، فمن تأمل هذا الباب عرف نعم الله التي من الله علينا بها في آخر الزمان، وعرف خطأ أكثر الناس

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (۳/ ۱۲۸ و ۱۹۵ و ۲۸۵) من حديث أنس بن مالك، ورواه الطبراني في «الأوسط» (۵۷٦۸) من طريق أخرى عن أنس بن مالك به، ورواه النسائي في «عشرة النساء» (۲) من حديث أنس بن مالك به، وقال الحافظ في «التلخيص»: إسناده حسن.

في المبغي منه.

قال ابن القيم - رحمه الله -: «اعلم أن شعاع لا إله إلا الله يقطع ضباب الذنوب وغيمها بقدر قوة ذلك الشعاع وضعفه وتفاوت أهلها في ذلك النور قوة وضعفاً لا يحصيه إلا الله، فمن الناس من نور هذه الكلمة في قلبه كالشمس، ومنهم من نورها في قلبه كالقمر، ومنهم من نورها في قلبه كالكوكب الدري، ومنهم من نورها في قلبه كالمشعال الضعيف، وآخر كالسراج المضيء، وآخر كالسراج الضعيف، ولهذا تظاهر الأنوار يوم القيامة بين أيديهم وبأيمانهم على هذا المقدار بحسب ما في قلوبهم من نور هذه الكلمة علماً وعملاً ومعرفة وحالاً، وكلما عظم نور هذه الكلمة واشتد أحرق من الشبهات والشهوات بحسب شدته وقوته حتى إنه ربما وصل إلى حال لا يصادف شبهة ولا شهوة ولا ذنباً إلا حرقه، فهذا حال الصادق في توحيده الذي لم يشرك به شيئاً، فأي ذنب أو شبهة أو شهوة دنت من هذا النور أحرقها، فسماء إيمانه قد حُرست بالرجوم من كل سارق لحسناته، فلا ينال منه السارق إلا على فترة أو غفلة لابد منها للبشر، فإذا استيقظ وعلم ما سرق منه استنقذه ممن سرقه أو حصل أضعافه بكسبه فهو كذا أبدأ مع اللصوص الجن والإنس ليس كمن فتح لهم خزائنه وولى الباب ظهره. وليس التوحيد إقرار العبد بأنه لا خالق إلا الله وأن الله رب كل شيء ومليكه كما كان عبَّاد الأصنام مقرين بذلك وهم مشركون، بل التوحيد يتضمن محبة الله والخضوع والذل له وكمال الانقياد لطاعته وإخلاص العبادة له، وإرادة وجهه بجميع الأقوال والأعمال والمنع والعطاء والحب والبغض ما يحول بين صاحبه وبين الأسباب الداعية إلى المعاصى والإصرار عليها ومن عرف هذا عرف قول النبي ﷺ: (إن الله حرم على النار من قال لا إله إلا الله

يبتغى بذلك وجه الله»(١). وقوله: «لا يدخل النار من قال لا إله إلا الله» وما جاء من هذا الضرب من الأحاديث التي أشكلت على كثير من الناس حتى ظن بعضهم أنها منسوخة، وظنها بعضهم قبل ورود الأوامر والنواهي واستقرار الشرع، وحملها بعضهم على نار المشركين والكفار، وأول بعضهم الدخول بالخلود، وقال: المعنى لا يدخلها خالداً ونحو ذلك من التأويلات المستكرهة، والشارع صلوات الله وسلامه عليه لم يجعل ذلك حاصلاً بمجرد قول اللسان فقط وأن هذا الخلاف معلوم بالاضطرار عن دين الإسلام فإن المنافقين يقولونها وهم تحت الجاحد لها في الدرك من النار، فلابد من قول القلب واللسان، وقول القلب يتضمن معرفتها والتصديق بها ومعرفة حقيقة ما تضمنت من النفى والإثبات ومعرفة حقيقة الإلهية المنفية عن غير الله المختصة به التي يستحيل ثبوتها لغيره، وقيام هذا المعنى بالقلب علماً ومعرفة ويقيناً وحالاً ما يوجب تحريم قائلها من النار، وكل قول رتب الشارع عليه من الثواب فإنما هو كقول «من قال سبحان الله وبحمده في يوم مائة مرة حطت خطاياه وإن كانت مثل زبد البحر»(٢). وليس هذا مرتباً على مجرد قول اللسان، وليس من قالها بلسانه غافلًا عن معناها معرضاً عن تدبرها ولم يواطىء قلبه لسانه ولا عرف قدرها وحقيقتها راجياً مع ذلك ثوابها حطت خطاياه بل على حسب ما في قلبه فإن الأعمال لا تتفاضل بصورها وعددها وإنما تتفاضل بتفاضل ما في القلب، فتكون صورة العملين واحدة وبينهما من التفاضل كما بين السماء والأرض، والرجلان يكون مقامهما في الصف واحداً وبين

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٤٦٦) من حديث أبي هريرة مرفوعاً بنحوه. وقال: «حسن صحيح». وفي الباب عن أنس أخرجه مسلم (٢٦٩٢).

صلاتيهما كما بين السماء والأرض، وتأمل حديث البطاقة التي توضع ويقابلها تسعة وتسعون سجلاً كل سجل منها مد البصر فتثقل البطاقة وتطيش السجلات فلا يعذب، ومعلوم أن كل موحد له مثل هذه البطاقة وكثير منهم من يدخل النار بذنوبه ولكن السر الذي ثقل بطاقة ذلك الرجل وطاشت لأجلها السجلات ولم يحصل لغيره من أرباب البطاقات انفردت بطاقته بالثقل والزنة، وإذا أردت زيادة إيضاح لها فانظر إلى ذكر من قلبه ملآن بمحبتك وذكر من هو معرض عنك غافل ساه مشغول بغيره، قد انجذبت دواعي قلبه إلى محبة غيرك وإيثاره عليك هل يكون ذكرهما لك واحداً؟ وهل يكون الوالدان اللذان هما بهذه المثابة وعبدك أو زوجتك أو جاريتك عند الشدائد واحداً؟ وتأمل ما قام بقلب قاتل المائة من حقائق الإيمان التي لم تشغله عند السياق عن المسير إلى القرية وحملته وهو في تلك الحال إلى أن جعل ينوء بصدره وهو يعالج سكرات الموت لهول الأمر وإيمانه باليوم الآخر، ولا جرم ألحق بالقرية الصالحة وجعل من أهلها، وقريب من هذا ما قام بقلب البغية التي رأت الكلب واشتد به العطش يأكل الثرى فما قام بقلبها ذلك الوقت مع عدم الدلاء وعدم المعين وعدم من تراثيه بعملها حملها على أن عرضت بنفسها في نزول البئر وتملأ ماء في خفها ولم تعبأ بتعرضها للتلف وحملها له بفيها وهو ملَّان حتى أمكنها الرقي في البئر ثم تواضعها لهذا المخلوق الذي جرت عادة الناس بضربه وطرده فأمسكت له الخف بيدها حتى شرب دون أن ترجو منه جزاء وشكوراً، فأحرقت أنوار هذا القدر من التوحيد ما تقدم منها من البغاء فغفر لها، فهكذا حال الأعمال عنده والغافل في غفلته عن هذا، وما هذا إلا الأكسير أو الكيماوي الذي إذا وضع منه مثقال على قناطير من نحاس الأعمال قَلَبَها ذهباً، انتهى. ٨ ـ ومن ثمرتها: الفلاح في الدارين، والظهور على الأعداء، وتملكهم بالقهر والغلبة، وحفظ المال والدم والعرض في الدنيا، وفي الآخرة رضى الرحمن ودخول الجنان قال النبي على: «قولوا لا إله إلا الله تفلحوا، تملكون بها العرب وتدين لكم بها العجم، وإذا متم كنتم ملوكاً في الجنة»(١). وقال على: «من قال لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم دمه وماله»(٢).

هذا (٣) وقد وعد الله المخلصين من عباده الذين لم يشركوا بعبادة ربهم أحداً النصر على الأعداء والغلبة والتمكن في الأرض وتبديلهم من بعد خوفهم أمناً، قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ اَمَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِلُواْ مِن بعد خوفهم أمناً، قال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الّذِينَ اَمَنُواْ مِنكُمْ وَعَكِلُواْ مِن بعد خوفهم أمناً يَعْبُدُونَنِ لاَيُسْكِنَنَ الصَّلِحَتِ لِيَسْتَخْلِفَ اللّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ الصَّلِحَتِ لِيَسْتَخْلِفَ اللّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ الصَّلِحَتِ لِيَسْتَخْلِفَ اللّذِينَ النَّمْ وَلَيُمَرِّفُونَ فِي اللَّمْ مِن بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمَنا يَعْبُدُونَنِي لاَيُشْرِكُونَ فِي اللّذِينَ اللّهُ الْعَلِمُونَ فِي اللّهُ الْعَلِمُونَ فَي اللّهُ الْعَلِمُونَ فَي وَلَقَدْ سَبَقَتَ كُلِمَنُنا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ فِي إِنّهُمْ الْعَلِمُونَ فِي وَلَقَدْ سَبَقَتَ كُلِمَنُنا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ فِي إِنّهُ الْعَلِمُونَ فِي وَلَقَدْ سَبَقَتَ كُلِمَنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ فَي إِنّهُمْ الْعَلِمُونَ فِي وَلَقَدْ سَبَقَتَ كُلِمَنُنا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ فِي إِنّهُمْ الْعَلِمُونَ فَي وَلَقَدْ سَبَقَتَ كُلِمَنُنا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِينَ فِي إِنّهُمْ الْعَلِمُونَ فِي وَلَقَدْ سَبَقَتَ كُلِمَنَا لِعِبَادِنَا اللّهُ مِنْ اللّهُ الْعَلِمُونَ فَي وَلَا لَعْلَمُونَ فَي وَلَا اللّهُ الْعَلَمُ وَلَا لَعْلَمُ وَلَا اللّهُ الْعَلَمُ وَلَوْلَ فِي الْمُعْرَاقِ فِي الْمُعْرَاقِ اللّهُ الْعَلَمُ وَلَا لَكُنْ اللّهُ مُنْ اللّهُ الْعَلْمُ وَلَا لَاللّهُ الْعَلْمُ وَلَا لَاللّهُ الْعَلَمُ وَلَيْكُونُ اللّهُ الْعَلِمُ وَلَا لَاللّهُ الْعَلِمُ وَلَا لَكُنْ اللّهُ الْعَلَمُ وَلَا لَاللّهُ الْعَلِمُ الللّهُ الْعَلَمُ وَلَا لَكُونُ اللّهُ الْعَلَمُ الللّهُ الْعَلَمُ وَلَا لَا اللّهُ الْعَلَمُ وَلَا لَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الْعَلَى الللّهُ الْعَلِمُ وَلَا لَلْمُ وَلَا لَاللّهُ الْعَلَمُ وَلَا لَاللّهُ اللّهُ الْعَلَمُ وَلّهُ الْعَلِمُ اللّهُ الْعَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلِمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الْعَلْمُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللل

قلت (٤): ذكرها في شرح الإقناع وقال: «إنها تصل أكثر من

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (٣/ ٤٩٢) و(٤/ ٢٤١) من حديث ربيعة بن عباد الديلي مختصراً وفي سنده عبدالرحمن بن أبي الزناد، صدوق تغير حفظه لما قدم بغداد، وكان فقيها، كما في «التقريب». وفي الباب عن طارق بن عبدالله المحاربي أخرجه الحاكم (٢/ ٢١٦ \_ ٢١٢) مختصراً، وأخرجه من طريقه البخاري في «خلق أفعال العباد» (ص ٣٩).

<sup>(</sup>۲) رواه مسلم (۲۳).

<sup>(</sup>٣) لعل هذا بدء الشارح \_ رحمه الله تعالى \_ في بيان مقتضاها فيكون رقم / ٩، وسيعود الشارح إليها في آخر كلامه هنا.

<sup>(</sup>٤) لعل هذا بدء الشارح ـ رحمه الله تعالى ـ في بيان نواقضها. فيكون رقم /١٠، =

أربعمائة»<sup>(١)</sup>.

لما كان اجتناب النواقض عليه مدار رحى ثبات التوحيد والإسلام، لأنه إذا اجتنبت النواقض التي تنقض عرى الإسلام عروة بعد عروة سلم الإسلام والتوحيد من النقص ودخل المجتنب في الذين ذكرهم الله في كتابه ﴿ إِنَّ الَّذِيبَ قَالُواْ رَبُنا اللهُ ثُمَّ السَّتَقَامُواْ تَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ المَّالَةِ فَي كتابه ﴿ إِنَّ الَّذِيبَ قَالُواْ رَبُنا اللهُ ثُمَّ السَّتَقَامُواْ تَتَنَزُّلُ عَلَيْهِمُ الْمَالَةِ فَي كَنْتُمْ تُوعَدُونَ فَي الْمَالِي وَفِي الْآخِرَةُ وَلَكُمْ فِيها مَا تَشْتَهِمَ انفُسُكُمْ فَيها مَا تَشْتَهِمَ انفُسُكُمْ فِيها مَا تَشْتَهِمَ انفُسُكُمْ فِيها مَا تَشْتَهِمَ النفُسُكُمْ فِيها مَا تَدَّعُونَ فَي الْمُنْ عَفُورِ رَحِيمٍ فَي التفافل عنها حتى عفت رسومها وضيعت هضابها وتحيرت طلابها فأعمى البصيرة ظن الشيطان أكثر الناس عن سائلها بأقاويل مموهة بالزينة الكاذبة والزخارف الباطلة أن ليس للا إله إلا الله والإسلام ناقض فقعد عن السؤال عنها فطفق وبجوابات منقشة بالأصباغ الخائبة والتصاوير الهائلة حتى أوردهم موارد الهلاك فلأجل ذلك أردت أن أذكر ما ذكره الله ورسوله على موارد الهلاك فلأجل ذلك أردت أن أذكر ما ذكره الله ورسوله على وأصحابه والأثمة أثمة الدين الراسخون في العلم.

قال صاحب شرح الإقناع: باب حكم المرتد "وهو الذي يكفر بعد إسلامه نطقاً أو اعتقاداً أو شكًّا أو فعلاً ولو لم يكن مميزاً فيصح ردته كإسلامه ويأتي طوعاً لا كرهاً القوله تعالى: ﴿إِلَّا مَنْ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُم مُطْمَيِنٌ بِالْإِيمَانِ ﴾ [النحل: ١٠٦]. ولو كان هازلاً لعموم قوله تعالى: ﴿وَمَن يَرْتَ لِدُ مِنكُم عَن دِينِهِ فَيَمُتُ وَهُوَ كَافِ إِلَا البقرة: ٢١٧]. وحديث ابن عباس مرفوعاً: "من بدل دينه فاقتلوه". رواه الجماعة غير وحديث ابن عباس مرفوعاً: "من بدل دينه فاقتلوه". رواه الجماعة غير

<sup>=</sup> وسقط أول الكلام. وحقه أن يقال: وأما نواقضها فكثيرة.

<sup>(</sup>١) كشاف القناع: ٦/ ١٣٦ \_ ١٤١ وانظر: الدرر السنية: ٨٠/٨.

مسلم. وأجمعوا على وجوب قتل المرتد فمن أشرك بالله تعالى أو كفر بعد إسلامه كفر لقوله: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَالِكَ لِمَن يَشَاءُ ﴾ [النساء: ٤٨، ١١٦]. أو جحد ربوبيته أو جحد صفة من صفاته اللازمة. قاله في الرعاية، لأنه كجاحد الوحدانية وفي «الفصول» يُشترط أن تكون الصفة مُتفقاً عليها، أو اتخذ لله صاحبة أو ولداً: كفر؛ لأنه تعالى نزه نفسه عن ذلك ونفاه عنه، أو ادعى النبوة أو صدّق من ادعاها بعد النبي ﷺ لأنه مكذّب بقوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ مُحَمَّدُ أَبَّا أَحَدِ مِّن رِّجَالِكُمْ وَلَكِكِن رَّسُولَ ٱللَّهِ وَخَاتَمَ ٱلنَّبِيِّتُنُّ ﴾ [الأحزاب: ٤٠]. ولقوله علي ا «لا نبي بعدي»(١). أو جحد نبيًّا مجمعاً عليه لأنه مكذّب لله وجاحد نبيًا من أنبيائه الثابتة أو جحد كتاباً من كتب الله أو شيئاً منها لأن جاحد البعض كجاحد الكل لاشتراك الكل من عند الله، أو جحد الملائكة أو واحداً مما ثبت أنه ملك لتكذيبه القرآن، أو جحد البعث لتكذيبه الكتاب والسنة وإجماع الأمة، أو سب الله ورسوله كفر مطلقاً أو استهزأ بالله تعالى أو كتبه أو رسله لقوله تعالى: ﴿ قُلُ أَيَّاللَّهِ وَءَايَـنْهِـ، وَرَسُولِهِ. كُنْتُمْ تَسْتَهَزِءُونَ ۞ لَا تَعْنَذِرُوآ فَدَ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَنِكُو ۗ ﴾ [التوبة: ٦٥، ٦٦]. أو مبغضاً لرسوله أو لما جاء به اتفاقاً، أو جعل بينه وبين الله وسائط يتوكل عليهم ويدعوهم ويسألهم إجماعاً لأن ذلك فعل عابدي الأصنام قائلين ﴿ما نعبدهم إلا ليقربونا إلى الله زلفي﴾ وقولهم ﴿هؤلاء شفعاؤنا عند الله﴾ أو سجد لغير الله أو أتى بقول أو فعل صريح في الاستهزاء بالدين الذي شرعه الله، أو وجد منه امتهان القرآن أو طلب تناقضه أو ادعى أنه مختلف أو مختلق أو مقدور على

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۳۷۰٦ و٤٤١٦)، ومسلم (۲٤٠٤) من حديث سعد بن أبي وقاص مرفوعاً: «أما ترضى أن تكون مني بمنزله هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي». قاله لعلى رضي الله عنه.

ومن أطلق الشارع كفره كمن ادعى بغير أبيه وكمن أتى عرافاً فصدقه بما يقول فهو تشديد: كُفْرٌ دون كفر لا يخرج به عن الإسلام. وقيل: كفر نعمة وقيل: قارب الكفر، وعنه يجب الكف ولا يقطع بأنه لا ينقل عن الملة وقال القاضي وجماعة من العلماء في قوله على: «ومن أتى عرافاً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد»(٢).

<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجه (۲۰٤٥) من حديث الوليد بن مسلم حدثنا الأوزاعي عن عطاء عن ابن عباس رفعه بلفظ: "إن الله وضع عن أمتي الخطأ والنسيان وما استكرهوا عليه. وأخرجه أيضاً الطبراني في "الأوسط" (۸۲۲۹) من حديث الوليد بن مسلم عن الأوزاعي به. و(۸۲۷۰) من حديثه أيضاً عن مالك عن نافع عن ابن عمر رفعه بمثله. و(۸۲۷۲) من حديث الوليد عن ابن لهيعة عن موسى بن وردان عن عقبة بن عامر مرفوعاً مثله. وفي الباب عن أبي ذر أخرجه ابن ماجه (۲۰٤٣) من حديث أبي بكر الهذلي عن شهر بن حوشب عن أبي ذر مرفوعاً بنحوه. وقال النووي: حديث حسن. والله أعلم.

<sup>(</sup>٢) رواه الإمام أحمد (٢/ ٤٠٨ و ٤٢٩ و ٤٧٦) وأبو داود (٣٩٠٤) والترمذي (١٣٥)، =

أي جحد تصديقه بكذبهم ومنهم من حمل ذلك على من فعله مستحلًا. أو قال: إني يهودي أو نصراني أو برىء من دين الإسلام أو من القرآن أو النبي أو دينه أو يعبد الصليب ونحو ذلك على ما ذكروه في الإيمان أو قذف النبي أو أمه أو اعتقد قدم العالم أو حدوث الصانع لتكذيبه بالكتاب والسنة والإجماع أو سخر بوعد الله أو وعيده، أو لم يكفر من دان بغير الإسلام أو شك في كفرهم أو صحح مذهبهم لأنه مكذب بقول الله تعالى: ﴿ وَمَن يَنْتَغِ غَيْرَ ٱلْإِسَّلَكِم دِينًا فَكَن يُقْبَلَ مِنْـهُ وَهُو فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ ٱلْخَاسِرِينَ ﴿ آلَ عمران: ٨٥]. أو قال قولاً يتوصل به إلى تضليل أمة الاتباع للإجماع على أنها لا تجتمع على ضلالة وللخبر «لا تزال طائفة من أمتي على الحق»(١) الحديث. أو قال قولاً يتوصل به إلى تكفير الصحابة بغير تأويل لتكذيبه بقوله على: «أصحابي كالنجوم، (٢). وغيره، أو قال أن الكنائس بيوت الله وأن الله يعبد فيها أو أن ما يفعل اليهود والنصارى عبادة لله وطاعة لله ولرسوله أو أنه يحب ذلك أو يرضاه لتضمن ذلك اعتقاد صحة دينهم، أو إعانتهم على الكنائس وإقامة دينهم واعتقد أن ذلك قربة وطاعة أو اعتقد أن زيارة أهل الذمة وكنائسهم قربة إلى الله، وإن جهل حرمة ذلك أُعلم بها فإن أصر بعد ذلك صار مرتداً لتضمنه تكذيب قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلدِّيكَ عِندَ اللَّهِ ٱلْإِسْكُثُر ﴾ [آل عمران: ١٩].

أو يقول: ما ثُمَّ ﴿إلا الله﴾ معتقداً ما ثم موجود إلا الله كأهل الاتحاد والخالق هو المخلوق والمخلوق هو الخالق والرب هو العبد والعبد هو الرب ونحو ذلك من المعاني التي قام الإجماع على بطلانها

وابن ماجه (٦٣٩)، والحاكم (٨/١)، والبيهقي (١٩٨/٧) من حديث أبي هريرة. (١) رواه مسلم (١٩٢٠). وهو حديث متواتر كما في: «نظم المتناثر» وتقدم ص ٧٦.

<sup>(</sup>٢) خبر مكذوب، موضوع، باطل، لم يصح قط. قاله ابن حزم رحمه الله.

يستتاب فإن تاب وإلا قتل أو قال: إن الله بذاته في كل مكان أو اعتقد أن لأحد طريقاً إلى الله من غير متابعة محمد عليه أو لا يجب عليه اتباعه أو أن له أو لغيره خروجاً عن اتباعه وعن أخذ ما بُعث به أو يحتاج إلى محمد ﷺ في علم الظاهر دون علم الباطن أو علم الشريعة دون علم الحقيقة أو قال: إن من الأولياء من يسعه الخروج عن شريعته كما وسع الخضر الخروج عن شريعة موسى لتكذيبه بقوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ هَلَا صِرَطِى مُسْتَقِيمًا فَٱتَّبِعُوهُ وَلَا تَنَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ ﴾ [الأنعام: ١٥٣]. أو اعتقد أن هدي غير النبي ﷺ أكمل من هديه أو ظن أَن قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَقَضَىٰ رَبُّكَ أَلَّا نَعْبُدُواْ إِلَّا ۚ إِيَّاهُ ﴾ [الإسراء: ٢٣]. بمعنى قدر فإن الله ما قدر شيئاً إلا وقع وجعل عباد الأصنام ما عبدوا إلا الله فإن هذا أشد الناس كفراً بل معنى قضى أوجب، أو استحل الحشيشة المسكرة أو يلعن التوراة، وأما من لعن دين اليهود الذي هم عليه في هذا الزمان فلا بأس عليه لأنه قد غير وبدل بل شرعنا نسخ سائر الشرائع. أو سب الصحابة أو اقترن بسبه دعوى أن عليًّا إله أو نبي وأن جبريل خان أو غلط لمخالفة الكتاب والسنة أو شك في كفر من توقف عن تكفيره، أو زعم أن القرآن نقص منه شيء أو كتم منه شيء لقوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلدِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَفِظُونَ ۞ [الحجر: ٩]. أو زعم أن له تأويلات باطنية تسقط الأعمال الشرعية كصلاة وصيام ونحو ذلك وهذا قول القرامطة والباطنية ومنهم التناسخية لتكذيبهم الكتاب والسنة والإجماع، أو قذف عائشة بما برأها الله تعالى منه لتكذيبه بنص الكتاب ومن سب غيرها من أزواجه ﷺ ففيه قولان: أحدهما أنه كسبّ أحد من الصحابة لعدم نص خاص، والثاني وهو الصحيح كقذف عائشة لقدحه فيه ﷺ، وأما سب الصحابة بشيء لا يقدح في عدالتهم ولا دينهم كوصف بعضهم ببخل أو جبن أو قلة علم أو عدم زهد ونحوه فهو يستحق التأديب والتعزير ولا يكفر، وأما من لعن وقبح مطلقاً فهو محل الخلاف هل يكفر أو يفسق؟ فوقف أحمد في كفره وقتله ويقال: يعاقب ويجلد ويحبس حتى يموت أو يرجع عن ذلك وهذا هو المشهور عن مالك، وقيل: يكفر إن استحله والمذهب يعزر كما تقدم وفي الفتاوى المصرية لابن تيمية ـ رحمه الله ـ: يستحق العقوبة البليغة باتفاق المسلمين أو زعم أن الصحابة ارتدوا بعد الرسول من توقف عن تكفيره أو أنكر صحبة أبي بكر للرسول التكذيبه بقوله تعالى: ﴿إِذْ هُمَا فِ ٱلْفَارِ إِذْ يَكُولُ لِصَنْحِهِ هِ التوبة: ١٤٠]. وقوله: ﴿ وَلَا تَقَرَبُوا الفَورَحِشُ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطنَ ومن أحسن ما يزينه ديناً ودنيا تنزهه عن الفواحش ما ظهر منها وما بطن.

قال ابن الوردي: قيمة الإنسان ما يحسنه أكثر الإنسان منه أو أقل.

قال علي بن أبي طالب ـ رضي الله عنه ـ الأدب خل في الغنى كنز عند الحاجة، عون على المروءة، صاحب في المجلس، أنيس في الوحدة، تعمر به القلوب الواهية، وتحيى به الألباب الميتة، وتتقد به الأبصار الكليلة ويدرك به الطالبون ما حاولوا.

وقال آخر: الأدب يبلغ بصاحبه الشرف وإن كان دنيّاً والعز وإن كان قمياً والقرب وإن كان قصياً، والمهابة وإن كان بذياً والغنى وإن كان فقيراً، والنيل وإن كان حقيراً، والكرم وإن كان سفيها، والمحبة وإن كان كريهاً.

قال بعض الملوك لوزيره: ما خير ما يرزقه الله بعد الإسلام؟ قال: عقل يعيش به، قال: فإن عدمه؟ قال: أدب يتحلى به، قال:

فإن عدمه؟ قال: فخمول سيرة، قال: فإن عدمه؟ قال: فصاعقة تحرقه وتريح العباد منه والبلاد.

قال على ـ رضى الله عنه ـ:

إن الكمال بأخلاق مطهرة فالعقل أولها والدين ثانيها والعلم ثالثها والحلم رابعها والجود خامسها والعرف ساديها والعين تعلم من عين محدثها إن كان من حزبها أو من أعاديها والنفس تعلم أني لا أصدقها ولست أرشد إلا حين أعصيها قال لقمان لابنه: لا تتم الحكمة في أحد حتى يكون في ثلاثة مقدماً ومؤخراً ومبرءاً عن ثلاثة ومؤهلاً لثلاثة، أما اللواتي مقدماً فيها فالعقل والعلم والنطق، وأما اللواتي مؤخر عنها فالحدة والعجلة والحجاجة، وأما اللواتي يكون مبرءاً منها فالهوى والحسد والكذب، وأما اللواتي يكون مؤهلاً لها فالرفق والصبر والصمت، وقال: يا بني الحكمة والمروة مردهما إلى خشية الله تعالى وخشية الله هي الحكمة ولن تجد حكيماً يأتي بسوء أو ينطق بفحش وإنما يقول خيراً أو يصمت، وقال آخر:

يكفيك من عقل الفتى صمته وتركه ما ليس يعنيه وقال لقمان: يا بني من حاسب نفسه فليس أحد يحاسبه، ومن عاقبها فليس أحد يلومه، وقال: من أصلح فاسده أرغم حاسده، ومن سعادة جدك وقوتك على حدك، حد العفاف الرضا بالكفاف، أجهل الناس من كان على السلطان مدلاً، وللإخوان مذلاً الم

ولو أردنا أن نذكر ما في الأدب لما وسعه المقام، واعلم أن

<sup>(</sup>١) هذا من كلام أبي الفتح البستي كما في: «طبقات الشافعية» للسبكي.

وعن عبدالله بن عمرو قال: قال رسول الله ﷺ: «ليأتين على أمتي كما أتى على بني إسرائيل، حذو النعل بالنعل حتى إن كان منهم من أتى أمه علانية لكان في أمتي من يصنع ذلك، وإن بني إسرائيل تفرقت على ثنتين وسبعين ملة وتفرق أمتي على ثلاث وسبعين فرقة كلهم في النار إلا ملة واحدة، قالوا: من هي يا رسول الله؟ قال: ما أنا عليه وأصحابي (٢٠). رواه الترمذي. فوقع كما أخبر به الصادق المصدوق ﷺ فتشعبت أولاً ست فرق، الجبرية والقدرية والرافضة

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (١/ ٣٥٥ و٤٦٥) والدارمي (١/ ٦٧)، والحاكم (٣١٨/٢) وصححه ووافقه الذهبي وابن أبي عاصم في «السنة» (١٧) والطيالسي (٢٤٤)، وابن جرير في «التفسير» رقم (١٤١٦٨).

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٢٦٤١) من حديث عبدالله بن عمرو بن العاص مرفوعاً به وفي سنده عبدالرحمن بن زياد الأفريقي، ضعيف في حفظه، كما في «التقريب» وقال الترمذي: هذا حديث مفسر غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه.

والخوارج والمعتزلة والمرجئة، وتشعبت كل فرقة إلى اثني عشر فرقة فصارت ثنتين وسبعين فرقة كلها جائرة ومائلة عن صراط الله الذي أرسل به رسوله، والفرقة الناجية هي تمام الثلاث والسبعين.

قال أبو العباس أحمد ابن تيمية قدس الله روحه: «اعلم أن اعتقاد الفرقة الناجية المنصورة إلى قيام الساعة أهل السنة والجماعة، الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعد الموت، والإيمان بالقدر خيره وشره، والإيمان بما وصف به نفسه في كتابه وبما وصفه به رسوله محمد على من غير تحريف ولا تعطيل ولا تكييف ولا تمثيل بل يؤمنون بأن الله سبحانه وتعالى ليس كمثله شيء وهو السميع البصير فلا ينفون عنه ما وصف به نفسه ولا يحرفون الكلم عن مواضعه، ولا يلحدون في أسمائه وآياته ولا يكيفون ولا يمثلون صفاته بصفات خلقه لأنه سبحانه لا سمى له ولا كفو له ولا ند له ولا يُقاس بخلقه سبحانه وتعالى، وإنما يؤمنون بما وصف به نفسه فإنه سبحانه وتعالى أعلم بنفسه وبغيره وأصدق قيلاً وأحسن حديثاً من خلقه ثم رسله صادقون مصدوقون بخلاف من يقولون عليه ما لا يعلمون ولهذا قال سبحانه: ﴿سبحان ربك رب العزة عما يصفون﴾ إلى آخر السورة فسبح نفسه عما وصفه به المخالفون للرسل وسلم على المرسلين لسلامة ما قالوه من النقص والعيب، هو سبحانه قد جمع فيما وصف وسمى به نفسه بين النفى والإثبات فلا عدول لأهل السنة والجماعة عما جاءت به المرسلون فإنه الصراط المستقيم صراط الذين أنعمت عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وقد دخل في هذه الجملة ما وصف به نفسه في السورة التي تعدل ثلث القرآن حيث يقول: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُ ١ الله الصَّامَدُ ١ لَهُ كُمْ كُلِّهِ وَلَمْ يُولَدُ ١ وَلَمْ يَكُن لَّمُ كُفُوا أَحَـُدُا ﷺ [الإخلاص]. وما وصف به نفسه في أعظم آية حيث يقول

سبحانه: ﴿ اللّهُ لا إِللهَ إِلّا هُوْ الْحَقُ الْقَيُّومُ لَا تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لَهُ مَا فِي السَّمَنُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ مَن ذَا اللّهِ يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلّا بِإِذْنِهِ مَ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِ مَ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلَا يُحِيطُونَ مِثْنَ ءِ مِنْ عِلْمِهِ إِلّا بِمَا شَاءٌ وَسِعَ كُرْسِينُهُ السَّمَنُوتِ وَالْأَرْضُ وَلا يَتُودُهُ حِفْظُهُما وَهُو الْعَلِي الْعَظِيمُ فَي [البقرة: ٢٥٥]. أي لا يكرثه ولا يثقل عليه، ولهذا كان من قرأ هذه الآية لم يزل عليه حافظ ولا يقربه شيطان حتى يصبح.

١١ ـ وأما فضلها: عن أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن رسول الله ﷺ قال: «قال موسى: يا رب علمني شيئاً أذكرك وأدعوك به، قال: قل يا موسى: لا إله إلا الله، قال: یا رب، کل عبادك یقولون هذا، قال: یا موسى لو أن السموات السبع وعامرهن غيري والأرضين السبع في كفة ولا إله إلا الله في كفة لمالت بهن لا إله إلا الله» رواه ابن حبان والحاكم وصححه الترمذي وحسنه(١). قوله: يا رب علمني شيئاً أي خصصني بشيء أذكرك عن النسيان وأدعوك به عند تفاقم الأمر وتوالي الحدثان، قال الله تعالى: يا موسى قل: لا إله إلا الله منبهاً على أنها هي الموجبة لخلق الثقلين وهي الفارقة بين الكفر والإسلام، قال موسى: يا رب كل عبادك يقولون هذا أي عباد الطاعة لا عباد القهر لأنه قد علم بالكتاب والسنة والأخبار المتواترة والأحاديث المتوافرة أن الكفار قديماً وحديثاً أنكروها وأنكروا على من أمرهم بها، قال فرعون: ﴿ قَالَ لَهِنِ ٱتَّخَذَّتَ إِلَاهًا غَيْرِي لَأَجْعَلَنَّكَ مِنَ ٱلْمَسْجُونِينَ شَ ﴾ [الشعراء: ٢٩]. وقوم إبراهيم لما قال لهم: ﴿ أَيِفَكَّا

 <sup>(</sup>۱) رواه ابن حبان (۲۳۲٤) والحاكم (٥٢٨/١)، وصححه ووافقه الذهبي من حديث أبي سعيد الخدري، وفي سنده دراج أبو السمح في روايته عن أبي الهيثم ضعف.

وأما عبيد الطاعة الذين قاموا بتوحيد الربوبية وتوحيد الألوهية وصدقوا الرسل بما جاؤوا به وعملوا بما قالوا، فالله أعلم قول موسى: كل عبادك يقولون هذا يعني بهم عبيد الطاعة الذين قالوا: لا إله إلا الله وعملوا بها فنبه الله تعالى على أنها أفضل الأذكار والأدعية لو أن السموات السبع وعامرهن وفي رواية عمارهن غيري مستثنياً نفسه المقدسة لأنه لا يقابلها شيء ليس كمثله شيء ولم يكن له كفوا أحد في كفة ولا إله إلا الله في كفة لمالت بهن لا إله إلا الله واعلم أن ليس المراد منها لفظها لأن اللفظ إذا كتب وحط في الميزان لقابله ثلاث شعيرات أو أربع ولكن المراد معناها والعمل بمقتضاها وذلك قطع العلائق عن الخلائق والتوكل على رب الخلائق وعبادته وحده لا شريك له فهذا هو المعظم وهو المثقل بالسموات والأرضين ومن فيهن الا الله فتأمل.

وقد ورد فضلها بأحاديث متكاثرة وأخبار متواترة عن جابر

- رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «أفضل الذكر لا إله إلا الله، وأفضل الدعاء الحمد لله»(١). رواه الترمذي وابن ماجه، وروى أبو إسحاق عن الأعمش أنه شهد على رسول الله ﷺ أنه قال: «إذا قال العبد: لا إله إلا الله والله أكبر يقول الله تبارك وتعالى: صدق عبدي لا إله إلا أنا وأنا أكبر وإذا قال لا إله إلا الله وحده قال: صدق عبدي لا إله إلا أنا وحدي، وإذا قال: لا إله إلا الله وحده لا شريك له قال: صدق عبدي لا إله إلا أنا وحدي لا شريك لي، وإذا قال: لا إله إلا الله له الملك وله الحمد قال: صدق عبدي لا إله إلا أنا لى الملك ولى الحمد، وإذا قال لا إله إلا الله ولا حول ولا قوة إلا بالله قال: صدق عبدي لا إله إلا أنا لا حول ولا قوة إلا بي»(٢). قال أبو إسحاق ثم قال الأعمش شيئاً لم أفهمه، فقلت لأبي جعفر: ما قال؟ قال: قال: «من رزقهن عند موته لم تمسه النار (٣). وفي رواية أبي سعيد وأبي هريرة: «من قالها في مرضه ثم مات لم يطعمه النار»(٤). ومن المراسيل عن النبي على قال: «من قال كل يوم مائة مرة: لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد يحيى ويميت بيده الخير وهو على كل شيء قدير، أتى الله يوم القيامة وجهه أشد بياضاً من القمر ليلة البدر». وعنه ﷺ: «من قال في يوم مائة مرة لا إله إلا الله وحده لا شريك له له الملك وله الحمد وهو على كل شيء قدير كانت له حرزاً من الشيطان

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٣٨٣) وابن ماجه (٣٨٠٠) من حديث جابر بن عبدالله مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) رواه الترمذي (٣٤٣٠)، وابن ماجه (٣٧٩٤)، والنسائي في «عمل اليوم والليلة» (٣٠) (٣١) من حديث أبي سعيد وأبي هريرة مرفوعاً. وأخرجه النسائي في «عمل اليوم والليلة» (٣٢).

<sup>(</sup>٣) تقدم قبله مرفوعاً.

<sup>(</sup>٤) أيضاً تقدم مرفوعاً.

حتى يمسي ا(١). وعنه على: «دعوة أخي ذي النون ما دعا بها مكروب إلا فرج كربه لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين (٢). وفي الترمذي: «دعوة أخي ذي النون إذ دعا وهو في بطن الحوت لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين فإنه لم يدع بها مسلم في شيء قط إلا استجاب الله له (٣). وعنه على في دعاء الكرب: «لا إله إلا الله العظيم الحليم لا إله إلا الله رب العرش الكريم (٤).

ولو أردنا أن نذكر كل ما ورد في فضلها لطال الكلام وما وسعه المقام، وكيف لا وقد كون الكون وأرسل الرسل وأنزل الكتب لأجلها أي لأجل معناها والعمل بمقتضاها وذلك تعبد الله وحده لا شريك له فلا تنيب إلا إليه ولا توكل إلا عليه وتقبل على الله بقلبك وقالبك وترضى وتسلم الأمور كلها إليه وتعلم أنه عليم بمصالح العباد وحكيم بوضع الأشياء في مواضعها إن الله يفعل ما يشاء ويختار ما كان لهم الخيرة وتفر منه إليه عند الشدائد وتشكره عند الرخاء وتعلم إن يمسسك الله بضر فلا كاشف له إلا هو وإن يردك بخير فلا راد لفضله وتعلم أنما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك.

قال الشيخ أسكنه الله الجنة: لا إله إلا الله لها عشر درجات ينبغي للمسلم أن يعرفها ويميز الناس بها:

<sup>(</sup>١) رواه الترمذي (٣٤٦٨) من حديث أبي هريرة مرفوعاً بنحوه. وأصله متفق عليه.

 <sup>(</sup>۲) رواه النسائي في عمل اليوم والليلة (٦٦١) من حديث سعد مرفوعاً، وانظر ما
 بعده.

 <sup>(</sup>۳) رواه الترمذي (۳۰۰۵) من حديث سعد، وصححه الحاكم (۱/۵۰۰) ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٦٣٤٥ ـ ٦٣٤٦) (٧٤٣١)، ومسلم (٢٧٣٠) من حديث ابن عباس، بنحوه.

الأولى: تصديق القلب أن دعوة غير الله وعبادة غيره باطل وقد خالف من خالف.

الثانية: أن عبادة غير الله ودعوة غيره منكر شنيع ويجب فيها العداوة والبغضاء، وقد خالف فيها من خالف.

الثالثة: أنها من الكبائر العظام المستحقة للمقت والمفارقة بل هي من أكبر الكبائر وقد خالف فيها من خالف.

الرابعة: أن هذا هو الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله إلا بالتوبة وأن صاحبه إن مات وهو عليه حرام عليه الجنة مخلد في النار وما له نصير ولا شفيع، وقد خالف فيها من خالف.

الخامسة: أن المسلم إذا اعتقده أو دان به كفر وقد خالف فيها من خالف.

السادسة: أن المسلم الصادق إذا تكلم به خوفاً أو طمعاً كفر وقد خالف فيها من خالف.

السابعة: أنك تعمل معه عملك مع الكافر من عداوة الأب والابن وغير ذلك وقد خالف فيها من خالف.

الثامنة: أن هذه تتعلق بلا إله إلا الله وهي معنى لا إله إلا الله وأن ثبوتها عمل ونفيها ترك عمل.

التاسعة: القتال على ذلك حتى لا تكون فتنة ويكون الدين كله لله.

العاشرة: أن كفر فاعل الشرك أغلظ من كفر اليهود تنكح نساء اليهود ولا تنكح المشركات.

قلت: إذا تأملت هذه الدرجات وتدبرت معانيها وما يتعلق بها وجدت مصداق قوله تعالى: ﴿ وَقَلِيلٌ مِنْ عِبَادِى ٱلشَّكُورُ ﴿ وَهَا السَّا ١٣]. معايناً ورأيت قوله تعالى: ﴿ وَمَا آكَ ثُرُ ٱلنَّاسِ وَلَقَ حَرَصْتَ

بِمُؤْمِنِينَ ﷺ [يوسف: ١٠٣]. هو الواقع ولا إله إلا الله سلعة الرحمن في الدنيا والجنة في الآخرة، وقد كسدت عند الأراذل واللئام:

يا سلعة الرحمن أين المشتري فلقد عرضت بأيسر الأثمان يا سلعة الرحمن سوقك كاسد بين الأراذل سفلة الحيوان يا سلعة الرحمن ليس ينالها من ألف إلا واحد لا اثنان الحق شمس والعيون نواظر لا تختفي إلا على العميان

عن أنس: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «قال الله تعالى: يا ابن آدم إنك لو أتبتني بقراب الأرض خطايا ثم لقيتني لا تشرك بي شيئاً لأتبتك بقرابها مغفرة». رواه الترمذي (١) وفي هذا الحديث بشارة عظيمة لمن وحد الله تعالى ونذارة شديدة لمن أشرك بالله شيئاً أي ولو قليلاً لأن الشرك في العمل كالنار في البارود فكما لو كان البارود كثيراً لأحرقه القليل من النار كذلك العمل لو كان كثيراً لأحبطه قليل من الشرك، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى النَّيْنَ مِن قَبِّلِكَ لَهِ الشَّرِينَ فَي النَّيْنَ مِن قَبِّلِكَ لَهِ أَشْرَكُتَ لَيَحْبُطَنَ عَمْكَ وَلَكُونَنَ مِن النَّيْسِينَ فَي الذي عَلَى اللَّهِ مِن النَّرِينَ مِن قَبِّلِكَ لَهِ اللَّهِ عَلَى وَلَكُونَنَ مِن النَّفِينَ مِن النَّهِ اللَّهِ عَلَى وَلَكُونَنَ مِن النَّفِينَ مِن قَبِّلِكَ لَهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى وَلَكُونَنَ مِن النَّفِينَ مِن النَّهِ اللَّهِ عَلَى وَلَكُونَنَ مِن النَّفِينَ مِن النَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَّى وَلَكُونَنَ مِن النَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللّ

آلا \_ وأما متمماتها فشهادة أن محمداً عبده ورسوله واتباعه على كل حال في العسر واليسر قال تعالى: ﴿ وَمَا ءَانَكُمُ ٱلرَّسُولُ فَخُـ دُوهُ وَمَا ءَانَكُمُ ٱللَّهُ وَرَبِّكَ لَا يُومِنُونَ وَقَالُ تعالى: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُومِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُمَ لَا يَجِـ دُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِنَا فَضَيْبَ وَيُسَلِّمُوا نَسَلِيمًا إِنَى [النساء: ٦٥]. وقال رسول الله على: «كل يدخل الجنة إلا من أبي» قالوا: ومن يأبي يا رسول الله؟ قال:

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۳۵٤٠) من حديث أنس، وقال: حسن غريب، وفي الباب عن أبي ذر، وابن عباس.

«من أطاعني دخل الجنة، ومن عصاني فقد أبي»(١). قال البخاري: ثنا محمد بن عبادة، ثنا سليم بن حيان وأثني عليه، ثنا سعيد بن مينا، ثنا أو سمعت جابر بن عبدالله يقول: «جاءت ملائكة إلى النبي على وهو نائم فقال بعضهم إنه نائم، وقال بعضهم العين نائمة والقلب يقظان، قالوا: إن لصاحبكم هذا مثلاً فاضربوا له مثلاً، فقال بعضهم: إنه نائم، وقال بعضهم: إن العين نائمة والقلب يقظان، فقالوا: مثله كمثل رجل بنى داراً وجعل فيها مأدبة وبعث داعياً فمن أجاب الداعي دخل الدار وأكل من المأدبة، ومن لم يجب الداعي لم يدخل الدار ولم يأكل من المأدبة فقالوا: أولوها له يفقهها فقال بعضهم: إنه نائم، وقال بعضهم: إن العين نائمة والقلب يقظان، فقالوا: الدار الجنة والداعي محمد فمن أطاع محمداً فقد أطاع الله، ومن عصى محمداً فقد عصى الله ومحمد فرق بين الناس (٢).

واعلم أن مبنى قبول العمل على ركنين: الإخلاص والمتابعة، قال تعالى: ﴿ اللَّذِى خَلَقَ ٱلْمَوْتَ وَالْحَيْوَةَ لِيَبْلُوَكُمْ أَيْكُو أَحْسَنُ عَمَلاً ﴾ [الملك: ٢]. قال الفضيل بن عياض: هو أخلصه وأصوبه، قالوا: يا أبا على ما أخلصه وأصوبه؟ قال: العمل إذا كان لله ولم يكن صواباً لم يقبل وإن كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل حتى يكون خالصاً عواباً، الخالص ما كان لله، والصواب أن يكون على السنة، فالإخلاص في العمل مقتضى لا إله إلا الله، والصواب يعني متابعة سنة الرسول على العمل من مقتضى محمد رسول الله، فبان أن الله لا يقبل من أحد لا إله إلا الله حتى يشهد أن محمداً رسوله ويتبعه فيما

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٧٢٨٠) من حديث أبي هريرة مرفوعاً بنحوه.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۷۲۸۱).

أتى به دقاً وجلاً فيدور مع قول الرسول على وفعله نفياً وإثباتاً بلا روغان فصارت الشهادة أن محمداً رسول الله والمتابعة له من متممات لا إله إلا الله.

وأما مقتضاها (١): سلامة القلب من الشرك والشك والكفر والنفاق والعجب والكبر وتحلي القلب بحلي الإيمان والإخلاص وعظمة الله ووقاره والحب في الله والبغض فيه والرضى بقضاء الله وتسليم الأمر لله ونحو ذلك من الأعمال القلبية وصدق اللسان والذكر والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر والتحدث بنعمة الدين والثناء على الله والشكر له والحمد ونحو ذلك من الأعمال اللسانية، وامتثال أوامر الله بما قال الله ورسوله وقد قال الله في كتابه العزيز آية جامعة لأصول الأعمال الصالحة، قال تعالى: ﴿ الله إِنَّى الْإِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُم قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالنَّيْتِينَ وَمَانَى الْمِرِّ اللهِ عَلَى الْمُشْرِقِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالنَّيْتِينَ وَمَانَى الْمُ اللهِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَاللَّهِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَالْمُؤونِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَمِينَ الْبَالِي اللهِ اللهِ وَلَمْ اللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَعِينَ الْبَالِي وَالْمُؤْلِ وَالْمُؤْلِ وَالْمَالَةِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَعَن الْبَالِي اللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَالْمَالَةِ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ و

قال البيضاوي: والآية كما ترى جامعة للكمالات الإنسانية بأسرها دالة عليها صريحاً أو ضمناً فإنها بكثرتها وتشعبها منحصرة في ثلاثة أشياء: صحة الاعتقاد، وحسن المعاشرة، وتهذيب النفس، وقد أشير إلى الأول بقوله تعالى: ﴿ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَتِهِ صَالَى الْمُعَالِي وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَتِهِ وَالْكِئْبِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَالْمَلَتِهِ وَالْكِئْبِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلْمَ وَلَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَوَالْمَلَتِهِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلَتِهِ وَالْمَلْمَ وَلَى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَالْمَلْمَ وَالْمَلْمَ وَالْمَلْمَ وَالْمَلْمَ وَالْمَلْمَ وَالْمَلْمِينَ وَإِنْ السّبِيلِ وَالسّالِينَ وَفِي الرِّقَابِ ﴾ وإلى القُدر والله الله والله والله

<sup>(</sup>١) هذا عود من الشارح لبيان: «مقتضاها» وقد تقدم له بيان له.

الثالث بقوله تعالى: ﴿ وَأَقَامَ الصَّلَاةَ وَمَاتَى الزَّكَوْةَ وَالْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَهَدُوا وَالصَّنِينَ فِي الْبَاسِّ الْمَالِينَ الْبَالِينَ الْمُلَاقِينَ صَدَقُوا ﴾ في الدين والمحق والب البر ﴿ وَأَوْلَتَهِكَ هُمُ الْمُنَّقُونَ ﴿ عَن الشرك والكفر وسائر الرذائل.

متن الباب ر من حقق التوحيد دخل الجنة بغير حساب

وقول الله تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَهِ حَنِيفًا وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ وَلَمْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ ﴿ وَالَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴾ [النحل: ١٢٠]. وقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ هُم بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ٥٩].

عن حصين بن عبدالرحمن قال: كنت عند سعيد بن جبير فقال: أيكم رأى الكوكب الذي انقض البارحة؟ فقلت: أنا، ثم قلت: أما إني لم أكن في صلاة، ولكني لُدغت، قال: فما صنعت؟ قلت: ارتقيت قال: فما حملك على ذلك؟ قلت: حديث حدثناه الشعبي، قال: وما حدثكم؟ قلت: حدثنا عن بريدة بن الحصيب أنه قال: لا رقية إلا من عين أو حمة. قال: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع. ولكن حدثنا ابن عباس عن النبي عليه أنه قال: «عرضت عليّ الأمم، فرأيت النبي ومعه الرهط، والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد، إذ رفع لي سواد عظيم، فظننت أنهم أمتي، فقيل لي: هذا موسى وقومه، فنظرت فإذا سواد عظيم، فقيل لي: هذه أمتك ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب، ثم نهض فدخل منزله. فخاض الناس في أولئك، فقال بعضهم: فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله

شيئاً، وذكروا أشياء، فخرج عليهم رسول الله على فأخبروه، فقال: «هم الذين لا يسترقون ولا يكتوون ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون» فقام عكاشة بن محصن فقال: ادع الله أن يجعلني منهم. قال: «أنت منهم» ثم قام رجل آخر فقال: ادع الله أن يجعلني منهم. فقال: «سبقك بها عكاشة».

فيه مسائل:

الأولى: معرفة مراتب الناس في التوحيد.

الثانية: ما معنى تحقيقه.

الثالثة: ثناؤه سبحانه على إبراهيم بكونه لم يكن من المشركين.

الرابعة: ثناؤه على سادات الأولياء بسلامتهم من الشرك.

الخامسة: كون ترك الرقية والكي من تحقيق التوحيد.

السادسة: كون الجامع لتلك الخصال هو التوكل.

السابعة: عمق علم الصحابة لمعرفتهم أنهم لم ينالوا ذلك إلا بعمل.

الثامنة: حرصهم على الخير.

التاسعة: فضيلة هذه الأمة بالكمية والكيفية.

العاشرة: فضيلة أصحاب موسى.

الحادية عشرة: عرض الأمم عليه، عليه الصلاة والسلام.

الثانية عشرة: أن كل أمة تحشر وحدها مع نبيها.

الثالثة عشرة: قلة من استجاب للأنبياء.

الرابعة عشرة: أن من لم يجبه أحد يأتي وحده.

الخامسة عشرة: ثمرة هذا العلم، وهو عدم الاغترار بالكثرة، وعدم الزهد في القلة.

السادسة عشرة: الرخصة في الرقية من العين والحمة.

السابعة عشرة: عمق علم السلف لقوله: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع، ولكن كذا وكذا. فعلم أن الحديث الأول لا يخالف الثاني.

الثامنة عشرة: بعد السلف عن مدح الإنسان بما ليس فيه.

التاسعة عشرة: قوله: «أنت منهم» علم من أعلام النبوة.

العشرون: فضيلة عكاشة.

الحادية والعشرون: استعمال المعاريض.

الثانية والعشرون: حسن خلقه ﷺ.

شرح الباب باب في بيان أدلة من الكتاب والسنة تدل على أن من حقق التوحيد الذي أرسل الله به الرسل وألزم الله به العبيد وهو إقبال العبد على الله بقلبه وقالبه في عبادته ودعائه وتوكله واستعانته ولا يساوي معه تعالى في حبه ورجائه وخوفه لا إله إلا هو دخل الجنة بغير حساب.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ كَانَ أُمَّةً قَانِتًا لِلَّهِ حَنِيفًا وَلَوْ يَكُ مِنَ ٱلْمُشْرِكِينَ شَ شَاكِرًا لِأَنْعُمِةً آجْتَبَنَهُ وَهَدَنْهُ ﴾ [النحل: ١٢٠، ١٢١]. يخبر الله تعالى عن إبراهيم خليله ونبيه على نبينا وعليه السلام أنه كان أمة في تعليمه الناس الخير ومقاومته أهل الأرض بالمناصحة والمجادلة الحسنة أولاً فأولاً والأهم فالأهم، فأول ما بدأ بمناصحة أبيه ومجادلته بالتي هي أحسن ﴿ إِذْقَالَ لِأَبِيهِ يَـٰٓأَبَتِ لِمَ تَعْبُدُمَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُبْصِرُ وَلَا يُغْنِي عَنَكَ شَيْنًا ١١٠ يَتَأْبَتِ إِنِّي قَدْ جَآءَ فِي مِن ٱلْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَأَتَّبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَطًا سَوِيًّا ١ يَكَأَبَتِ لَا تَعَبُدِ ٱلشَّيْطَنَ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًّا ١ يَكَأَبَتِ إِنّ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيَّا ١٤٥ ﴾ [مريم: ٤٢ \_ ٤٥]. قال أبوه آزر له ﴿ قَالَ أَرَاغِبُ أَنتَ عَنْ ءَالِهَتِي يَكَإِبْرُهِيمٌ ﴾ [مريم: ٤٦]. فلما بان منه الصدود والإعراض وتبين له أنه عدو لله تبرأ منه ثم ناصح أباه وقومه معاً واجتهد في دخولهم الصلاح والفلاح وجادلهم بالتي هي أحسن مع إنكاره عليهم في عبادتهم غير الله مع الله وهم عبيده تحت قهره وتصريفه ولا يملكون لهم نفعاً ولا ضرًّا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً ﴿ إِذْ قَالَ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ ۞ قَالُواْ نَعْبُدُ أَصْنَامًا ﴾ [الشعراء: ٧٠، ٧١]. أي صوراً كانوا يصورونها على صور الصالحين قبلهم ﴿ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَا يَغُوثَ وَيَعُونَ وَنَسَرًا ١٠ [نوح: ٢٣]. وكانوا ﴿ وَيَـقُولُونَ هَــُوُلَآهِ شُفَعَتُونَا عِندَ ٱللَّهِ ﴾ [يونس: ١٨]. قالوا فكذلك ﴿ فَنَظَلُّ لَمَا عَكِفِينَ ۞ ﴾

[الشعراء: ٧١]. ﴿ قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِذْ تَدْعُونَ شَ ﴾ [الشعراء: ٧٧]. أي إذا دعـ وتمـ وهـ م ﴿ أَوْ يَنفَعُونَكُمْ ﴾ إذا استعنتم بها ﴿ أَوْ يَضُرُّونَ ١٠٠٠ ا [الشعراء: ٧٣]. إن تركتم عبادتها ﴿ قَالُواْ بَلْ وَجَدْنَا ءَابِّآءَنَا كَذَالِكَ يَفْعَلُونَ ١٠٠٠ [الشعراء: ٧٤]. أي إنهم لا يسمعون دعاءنا ولا ينفعون ولا يضرون غير أنا وجدنا آباءنا كذلك يفعلون ففعلنا فعلهم ﴿ قَالَ أَفَرَهُ يَتُّعُم مَّا كُنْتُمْ تَعْبُدُونَ ١ اللَّهُ مِنْ أَنتُمْ وَءَابَآؤُكُمُ ٱلْأَقْلَمُونَ ١ إِنَّهُمْ عَدُوٌّ لِيَّ إِلَّا رَبَّ ٱلْعَكَمِينَ ١٠ [الشعراء: ٧٥ ـ ٧٧]. فهذا الاستثناء يدل على أنهم يعبدون الله ويعبدون غيره فتبرأ إبراهيم من عبادة غير الله ومعابيدهم الباطلة واستثنى المعبود الحق رب العالمين الذي خلقني من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة ثم صورني فأحسن صورتي فأخرجني إلى الفضاء وهو يهديني لما يصلحني وهو يطعمني بأرزاقه التي خلقها لنا من كل شيء ويسقيني وإذا مرضت فهو يشفيني لا شفاء إلا شفاؤه والذي يميتني ثم يحييني والذي أطمع أن يغفر لي خطيئتي يوم الدين فهذا معبودي الذي أعبده وحده وأتعلق به وأتوكل عليه وأستعين به في أمور ديني ودنياي، بيده أزمة الأمور كلها له الآخرة والأولى، ثم قاوم ملكهم نمرود بن كنعان ومن تبعه بالمناصحة والمجادلة الحسنة وتوضيحه لهم الأمر الجلي الواضح الذي يدل على فساد عقولهم وضلالهم وذلك كسره الأوثان، قال تعالى حكاية عنه أنه قال لهم: ﴿ وَتَٱللَّهِ لَأَكِيدَنَّ أَصَّنَكُمُ بَعَّدَ أَن تُوَلُّواْ مُدِّيرِينَ ١٠٠٠ [الأنبياء: ٥٧]. فقد كان لهم في كل سنة مجمع وعيد وكانوا إذا رجعوا من عيدهم دخلوا على الأصنام فسجدوا لها ثم عادوا إلى منازلهم فلما كان ذلك العيد قال أبو إبراهيم له: يا إبراهيم لو خرجت معنا إلى عيدنا أعجبك ديننا فخرج معهم إبراهيم فلما كان ببعض الطريق ألقى نفسه وقال: إني سقيم أشتكي رجلي فلما مضوا رجع إلى بيت الآلهة وهن في بهو عظيم مستقبل باب البهو صنم

عظيم إلى جنبه أصغر منه وإلى جنب الأصغر أصغر منه وهكذا على التوالي وإذا هم قد جعلوا طعاماً فوضعوه بين أيدي الآلهة وقالوا: إذا رجعنا قد باركت الآلهة في طعامنا فأكلنا فقال لهم إبراهيم على طريق الاستهزاء ألا تأكلون فلما لم تجبه قال: مالكم لا تنطقون فراغ عليهم ضرباً باليمين فجعل يكسرهن بفأس حتى إذا لم يبق إلا الأكبر علق الفأس في عنقه ثم خرج وذلك قوله تعالى: ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلَّا كَبِيرًا لَّهُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ ١٤٥٠ [الأنبياء: ٥٨]. قيل: معناه لعلهم يرجعون إلى دينه إذا علموا ضعف الآلهة، وقيل: لعلهم يرجعون فيسألونه فأتوا فرأوا ما رأوا و﴿ قَالُواْ مَن فَعَلَ هَنذَا بِنَالِهَتِنَّآ إِنَّامُ لِمِنَ ٱلظَّلِلِمِينَ ﴿ قَالُواْ سَمِعْنَا فَتَى يَذْكُرُهُمْ يُقَالُ لَهُ وَإِبْرَهِيمُ ١ قَالُواْ فَأَنُواْ بِهِ، عَلَىٰ أَعَيْنِ ٱلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ ۞ [الأنبياء: ٥٩ ـ ٦١]. كرهوا أن يأخذوه بغير بينة، وقيل: لعلهم يحضرون عقابه وما يصنع به ﴿ قَالُوٓاْ ءَأَنَتَ فَعَلْتَ هَنَذَا بِتَالِمُتِنَا يَتَإِبْرَهِيمُ ١ فَالَ بَلْ فَعَلَمُ كَبِيرُهُمْ هَنذَا فَسْتَلُوهُمْ إِن كَانُواْ يَنطِقُوك ١ فَرَجَعُواْ إِلَىٰ أَنفُسِهِمْ ﴾ ما نراه إلا كما قال: ﴿ إِنَّكُمْ أَنتُدُ ٱلظَّلِمُونَ ١٠٠٠ [الأنبياء: ٦٢ ـ ٦٤]. يعني بعبادتكم من لا يتكلم وقيل أنتم الظالمون في سؤالكم إياه وهذه الآلهة فاسئلوها ﴿ ثُمَّ نُكِسُواْ عَلَىٰ رُءُوسِهِمْ ﴾ قال أهل التفسير: أجرى الله الحق على لسانهم أولاً ثم أدركتهم الشقاوة وقالوا: ﴿ لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَنَّؤُكُآءِ يَنْطِقُونَ ۞ ﴾ [الأنبياء: ٦٥]. لأنهم صور الصالحين فكيف نسئلهم فلما اتجهت الحجة لإبراهيم ﴿قال﴾ لهم ﴿ أَفَتَعْبُدُونَ مِن دُوبِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكُمْ شَيْئًا وَلَا يَضُرُّكُمْ إِنَّ أَنِّي لَكُمْ وَلِمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَفَلًا تَعْقِلُونَ ۞﴾ [الأنبياء: ٦٦، ٦٧]. فلما علم أنهم أعداء الله ولا تنفع فيهم المناصحة والمجادلة بالتي هي أحسن أيس منهم ونابذهم في الله أشد المنابذة وكافحهم بالإنكار أشد المكافحة وعاداهم في الله أشد المعاداة، قال الله تعالى: ﴿ قَدْ كَانَتْ

قانتاً لله أي مطيعاً له كقوله تعالى: ﴿ كُلُّ لَمُ قَانِنُونَ ۞ ﴾ [الروم: ٢٦]. أي مطيعون مذعنون، قال النووي عن سلمة بن كهيل عن مسلم البطين عن السعدين (١) أنه سأل ابن مسعود عن الأمة القانت فقال: الأمة معلم الخير والقانت المطيع لله.

حنيفاً أي مائلاً من الباطل إلى الحق ومن الشرك إلى التوحيد ومن الكفر إلى الإيمان ومن النفاق إلى الإخلاص ومن المعاصي إلى الطاعات، قال تعالى: ﴿وَإِبْرَهِيمَ ٱلَّذِي وَفَّى اللَّهِ النجم: ٣٧].

ولم يك من المشركين تبرأ من المشركين ومما يعبدون من دون الله تعالى وأخلص العمل لله وحده وكسر الأوثان ﴿ قَالُواْ حَرِقُوهُ وَ النَّهُ مَا اللَّهُ عَالَى الله عمر: بنوا وَ النَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ إِن كُنتُمْ فَعِلِينَ ﴿ آلانبياء: ٦٨]. قال ابن عمر: بنوا بنياناً كالحفيرة ثم جمعوا أصلاب الحطب من أصناف الخشب مدة حتى المريض يقول: إن عافاني الله لأجمعن حطباً لإبراهيم وكانت

المرأة تنذر في بعض ما تطلب لئن أصابته لتحطبن في نار إبراهيم وكان الرجل يوصى شراء الحطب وكانت المرأة تغزل وتشتري الحطب بغزلها احتساباً في دينها، قال ابن إسحاق: كانوا يجمعون الحطب شهراً فأشعلوا في كل ناحية من الحطب ناراً فاشتعلت واشتدت حتى إن الطير لتحترق من شدة وهجها فأوقدوا عليها سبعة أيام، ثم وضعوا إبراهيم في المنجنيق فلما رموه فيها أتاه جبريل فقال: يا إبراهيم ألك حاجة؟ قال: أما إليك فلا، قال: فسل ربك فقال إبراهيم: "حسبي من سؤالي علمه بحالي"(١). فلما علم الله أنه رقى في الإخلاص منزلته الأعلى وتوكل عليه حق التوكل وتبرأ من الحول والقوة وقطع العلائق عما سواه قال الله تعالى: ﴿ قُلْنَا يَكَنَارُ كُونِي بَرْدًا وَسَلَمًا عَلَى إِبْرَهِيمَ ١٠٠٠ عَمَا اللهِ [الأنبياء: ٦٩]. وذلك لما دعا الله تعالى إبراهيم من قلب حاضر خاشع عارف بالله خائف منه فارغ عما سواه مقبل على الله بقلبه وقالبه قال: ﴿ وَٱجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدُ ٱلْأَصْنَامَ ﴿ إِلَى الْمِيمِ: ٣٥]. وقال هو وإسماعيل ولده ﴿ وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ لَكَ ﴾ [البقرة: ١٢٨]. أجاب الله دعاءه وجعله إمام الحنفاء، وليست الإجابة مختصة بإبراهيم بل الأنبياء كلهم دعوا وأجاب الله دعاءهم بل الأمر عام لمن دعا الله بقلب حاضر متجنب الموانع قال تعالى: ﴿ أَدْعُونِي آسْتَجِبُ لَكُو ﴾ [غافر: ٦٠]. قال ابن القيم: الدعاء من أقوى الأسباب في دفع المكروه وحصول المطلوب ولكن قد يتخلف عنه أثره إما لضعفه في نفسه بأن يكون دعاء لا يحبه الله لما فيه من العدوان وإما لضعف القلب وعدم إقباله على الله وجمعيته عليه وقت الدعاء فيكون بمنزلة القوس الرخو جدًّا فإن السهم يخرج منه

<sup>(</sup>۱) لا أصل له وهو من الإسرائيليات، بل بين شيخ الإسلام ابن تيمية \_رحمه الله تعالى \_ أنه باطل، لا يجوز لمسلم الدعاء به. وقد بينته في: «معجم المناهي». وفي صحيح البخاري: ٨/ ٢٢٩ أنه \_ عليه السلام \_ قال: حسبنا الله ونعم الوكيل.

خروجاً ضعيفاً وإما لحضور المانع من الإجابة من أكل الحرام والظلم ورين الذنوب على القلوب واستيلاء الغفلة والشهوة والذنوب والأهواء وغلبتها كما في صحيح مسلم من حديث أبي هريرة «ادعوا الله وأنتم موقنون بالإجابة واعلموا أن الله لا يقبل دعاء من قلب غافل لاه»(۱). فهذا دعاء نافع مزيل للداء ولكن غفلة القلب عن الله تبطل قوته وكذلك أكل الحرام يبطلها ويضعفها كما في صحيح مسلم عن أبي هريرة قال: قال رسول الله عليه: «أيها الناس إن الله طيب لا يقبل إلا طيباً، وإن الله أمر المؤمنين بما أمر به المرسلين فقال: ﴿يا أيها الرسل كلوا من الطيبات واعملوا صالحاً إني بما تعملون عليم وقال: ﴿يا أيها الرسل أبها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم ثم ذكر الرجل يطيل السفر أشعث أغبر يمد يديه إلى السماء يا رب يا رب ومطعمه حرام ومشربه حرام وملبسه حرام وغذي بالحرام فأني يُستجاب لذلك»(۲).

وللدعاء مع البلاء ثلاث مقامات:

أحدها: أن يكون أقوى من البلاء فيدافعه.

الثاني: أن يكون أضعف من البلاء فيقوى عليه البلاء فيصاب به العبد ولكن يخففه وإن كان ضعيفاً.

الثالث: أن يتقاوما ويمتنع كل منهما وإذا اجتمع مع الدعاء حضور القلب وجمعيته بكليته على المطلوب وصادف وقتاً من أوقات الإجابة الست: الثلث الأخير من الليل، وعند الأذان، وبين الأذان

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (٣٤٧٩) من حديث أبي هريرة مرفوعاً به. وقال: «حديث غريب» في سنده صالح بن بشير المري. وله شاهد عند الإمام أحمد (١٧٧/٢) من حديث عبدالله بن عمرو مرفوعاً بنحوه، وحسن إسناده الحافظ الهيثمي (١١٨/١٠) بشاهده. هذا وعزو الحديث لصحيح مسلم خطأ قطعاً.

<sup>(</sup>Y) رواه مسلم (۱۰۱۵).

والإقامة، وأدبار الصلوات المكتوبات، وعند صعود الإمام المنبر يوم الجمعة حتى تقضى الصلاة، وآخر ساعة بعد العصر من ذلك اليوم وصادف خشوعاً في القلب وانكساراً بين يدي الرب وإذلالاً له وتضرعاً ورقًا واستقبل الداعي القبلة وكان على طهارة ورفع يديه إلى الله تعالى وبدأ بحمد الله والثناء عليه ثم ثنى بالصلاة على محمد عبده على ثم قدم بين يدي حاجته التوبة والاستغفار ثم دخل على الله وألح عليه في المسألة والتعلق به ودعا رغبة ورهبة وتوسل إليه بأسمائه وصفاته وتوحيده وقدم بين يديه صدقة فإن هذا الدعاء لا يكاد يرد أبداً ولاسيما إذا صادف التي أخبر بها النبي على أنها مظنة الإجابة وأنها متضمنة اللاسم الأعظم». انتهى كلامه رحمه الله في فوائد الدعاء وموجبات الإجابة وموانعها.

قال تعالى: ﴿والذين هم بربهم لا يشركون﴾ فكل من لا يشرك بربه فالآية تشمله.

عن حصين بن عبدالرحمن قال: كنت عند سعيد بن جبير فقال: أيكم رأى الكوكب الذي انقض البارحة روى أن انقِضاضاً من الكواكب حدث بمولد النبي على لقوله تعالى عن الجن أنهم

قالوا لما سمعوا القرآن ﴿ وَأَنَّا كُنَّا نَقَعُدُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعُ فَمَن يَسْتَمِعِ ٱلْأَنَ يَجِدُ لَهُم شِهَابًا رَّصَدًا ١٠٠٠ [الجن: ٩]. قال تعالى: ﴿ إِنَّا زَبَّنَّا ٱلسَّمَآةَ ٱلدُّنْيَا بِنِينَةٍ ٱلْكَوْكِبِ ۞ وَحِفْظًا مِّن كُلِّ شَيْطَانِ مَّارِدٍ ۞ لَا يَسَّمَّعُونَ إِلَى ٱلْمَلَا ٱلْأَعْلَى وَيُقَدَّفُونَ مِن كُلِّ جَانِبٍ ۞ يُحُوزَا ۖ وَلَمُتُم عَذَابٌ وَاصِبُ ۞ إِلَّا مَنْ خَطِفَ ٱلْمَطَفَةَ فَأَنْبَعَمُم شِهَابٌ ثَاقِبٌ ۞ [الصافات: ٦ - ١٠]. وقيل: إنه كان قبل مبعثه ولكن اشتد الأمر بمبعثه ﷺ على الشياطين بكثرة الشهب والحرس. قلت: أنا، ثم قلت: أما إني لم أكن في صلاة ولكنى لدغت. وهذا شأن الصالحين لم يرضوا أن يحمدوا بما لم يفعلوا فلما كانت يقظته لقيام الليل للعبادة نفي عن نفسه المظنة قال سعيد: فما صنعت؟ قلت: ارتقيت أي طلبت الرقية من غيرى قال سعيد: فما حملك على ذلك؟ وفي هذا أعظم دليل على أن الصحابة لم يقبلوا عملًا ولا قولاً إلا بدليل من الكتاب والسنة لأن الذي يرضاه الله من القول والعمل هو الذي شرعه على لسان رسوله وأمر عباده به قلت: حملني عليه حديث حدثناه الشعبي قال سعيد: وما حدثكم؟ قلت: حدثنا عن بريدة بن الحصيب أنه قال: لا رقية إلا من عين لثبوته في الكتاب والسنة، وفي الحديث عن النبي ﷺ أن أثر العين لتدخل الرجل القبر والجمل القدر(١) وروي أنه كان في بني أسد عيَّانون فأراد بعضهم على أَن يعين رسول الله ﷺ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَإِن يَكَادُ الَّذِينَ كُفَرُوا لَيُزْلِقُونَكَ

<sup>(</sup>۱) رواه أبو نعيم في «الحلية» (۷/ ۹۰) من حديث شعيب بن أيوب حدثنا معاوية بن هشام عن سفيان الثوري عن محمد بن المنكدر عن جابر مرفوعاً: «العين تدخل الرجل القبر والجمل القدر». وقال: غريب من حديث الثوري تفرد به معاوية.

بِأَبْصَدِهِم لَمَّا سَمِعُوا الذِّكرَ ﴾ [القلم: ٥١]. أو حمة بضم الحاء اللدغة فقال سعيد: قد أحسن من انتهى إلى ما سمع عن الله وعن رسوله ولم يتعد إلى غيره. ولكن هنا درجة أرفع من هذه الدرجة التي أنت فيها وهي درجة التوكل حدثنا ابن عباس عن النبي ﷺ قال «عرضت على الأمم فرأيت النبي ومعه الرهط من التسعة إلى الثلاثة والنبي ومعه الرجل والرجلان، والنبي وليس معه أحد لمرارة الحق على النفوس إلا ما رحمه الله تعالى وهداه، قال تعالى: ﴿إِنْ النفس الأمارة بالسوء إلا ما رحم ربي ﴾ إذ رفع لي سواد عظيم فظننت أنهم أمتي لكثرتهم فقيل لي هذا موسى وقومه فنظرت فإذا سواد عظيم فقيل لي هذه أمتك ومعهم سبعون ألفاً يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب ثم نهض فدخل منزله فخاض الناس في أولئك فقال بعضهم: فلعلهم الذين صحبوا رسول الله ﷺ، وقال بعضهم: فلعلهم الذين ولدوا في الإسلام ولم يشركوا بالله شيئاً وذكروا أشياء فخرج عليهم رسول الله ﷺ فأخبروه بما قالوا فقال: هم الذين لا يسترقون أي يطلبون الرقية ولا يكتوون ولا يتطيرون وعلى ربهم يتوكلون قال تعالى: ﴿ومن يتوكل على الله فهو حسبه ﴾. وقال تعالى: ﴿ أَلِيسِ اللهِ بِكَافَ عَبِدُه ﴾ فقام عكاشة بن محصن فقال: ادع الله أن يجعلني منهم عرف عكاشة الحق لمستحقه فقال: ادع الله أن يجعلني منهم ولم يقل: اجعلني منهم فقال ﷺ إما بوحي أوحي إليه أو بإلهام ألهمه الله تعالى: أنت منهم، ثم قام

رجل آخر فقال: ادع الله أن يجعلني منهم فقال على سبقك بها عكاشة (١). سدًّا للذريعة أو علم بوحي أو إلهام أنه ليس منهم وما أراد فضيحته.

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۶۱۰ و۳۶۲ و۱۵۵۱ و۵۷۰۵ و۵۷۰۲) مطولاً ومختصراً، ومسلم (۲۲۰).

## باب الخوف من الشرك

وقول الله عز وجل: ﴿ إِنَّ اللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاكُم ﴾ [النساء: ٤٨]. وقال المخليل عليه السلام: ﴿ وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ وَاجْنُبْنِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ وَاجْنُبِي وَبَنِيَ أَن نَعْبُدَ الْأَصْنَامَ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ عليكم الشرك الأصغر » فسئل عنه فقال: «الرياء» وعن ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «من مات وهو يدعو من دون الله ندًا دخل النار » رواه البخاري. ولمسلم عن جابر رضي الله عنه ، أن رسول الله عليه قال: «من لقي الله لا يشرك به شيئاً دخل النار ». ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل النار ».

فيه مسائل:

الأولى: الخوف من الشرك.

الثانية: أن الرياء من الشرك.

الثالثة: أنه من الشرك الأصغر.

الرابعة: أنه أخوف ما يخاف منه على الصالحين.

الخامسة: قرب الجنة والنار.

السادسة: الجمع بين قربهما في حديث واحد.

السابعة: أنه من لقيه لا يشرك به شيئاً دخل الجنة. ومن لقيه يشرك به شيئاً دخل النار ولو كان من أعبد الناس.

الثامنة: المسألة العظيمة: سؤال الخليل له ولبنيه وقاية عبادة الأصنام.

التاسعة: اعتباره بحال الأكثر، لقوله: ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضَلَلْنَ كَثِيرًا مِّنَ ٱلنَّاسِ ﴾ [براميم: ٣٦].

العَاشَرة: فَيه تَفْسَيْر «لا إله إلا الله» كما ذكره البخاري.

الحادية عشرة: فضيلة من سلم من الشرك.

شرح الباب ۳

باب في بيان ما يدل على أن الخوف من الشرك من لوازم المسلم وذلك لما كان الشرك أظلم الظلم كما قال تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْدِ ٱلْقِيكَمَةِ وَهُمْ عَن دُعَآبِهِمْ غَفِلُونَ ۞ وَإِذَا حُشِرَ ٱلنّاسُ كَانُواْ لَهُمْ أَعْدَاءَ وَكَانُواْ بِبِادَتِهِمْ كَفِينَ ۞ [الأحقاف: ٥، ٦].

وأنه أعظم الظلم قال تعالى عن لقمان في وصيته لابنه: ﴿ يا بني كلا تشرك بالله إن الشرك لظلم عظيم ﴾ . وفي الحديث وقد رواه الإمام أحمد والترمذي من حديث الحارث الأشعري عن النبي الله أنه قال: ﴿ إن الله أمر يحيى بن زكريا بخمس كلمات أن يعمل بها ويأمر بني إسرائيل أن يعملوا بها، وأنه كاد أن يبطيء بها فقال له عيسى: إن الله أمرك بخمس كلمات لتعمل بها وتأمر بني إسرائيل أن يعملوا بها فإما أن تأمرهم وإما أن آمرهم، فقال يحيى: أخشى إن سبقتني بها أن يخسف بي أو أعذب، فجمع الناس في بيت المقدس فامتلأ له المسجد وقعدوا على الشرف، فقال: إن الله أمرني بخمس كلمات أن أعمل بهن وآمركم بهن أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئاً، وأن مثل من أشرك به كمثل رجل اشترى عبداً من خالص ماله بذهب أو ورق فقال: هذه داري وهذا عملي فاعمل وأد لي فكان يعمل ويؤدى إلى غير سيده فأيكم يرضى أن يكون عبده كذلك الحديث (١).

فأي ظلم أعظم من أن يخلقك ربك من تراب ثم من نطفة ثم سواك رجلاً في أحسن صورة ورزقك من كل نعمة ودفع عنك كل نقمة فتشكر غيره وتعبد غيره كما في الحديث القدسي: «أنا والثقلين في نبأ عظيم أخلق ويعبد غيري، وأرزق ويشكر غيري، خيري إليهم نازل،

<sup>(</sup>۱) رواه الترمذي (۲۸۲۳ و۲۸۲۶)، والإمام أحمد (۱۳/۶ و۲۰۲) من حديث الحارث الأشعري بنحوه وإسناده صحيح.

وشرهم إلى صاعد ١٥١١). الحديث.

فَالشَّرِكُ أَقبِحِ المنكراتِ وأعظم الذنب كما في البخاري، قال رجل: يا رسول الله أي الذنب أعظم؟ وفي آخر: أكبر بدل أعظم، قال: «أن تدعو لله ندًا وهو خلقك». قال ثم أي؟ قال: «أن تقتل ولدك خشية أن يطعم معك». ثم قال: أي؟ قال: «أن تزني» وفي رواية: «أن تزاني بحليلة جارك» فأنزل الله تصديقها ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَدْعُونَ مَعَ اللّهِ إِلَهًا اللّهُ مَا أَلَى حَرَّمَ اللّهُ إِلّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلَقَ اللّهُ اللّهِ عَلَى اللّهُ إِلّا بِالْحَقِّ وَلَا يَزْنُونَ وَمَن يَفْعَلْ ذَلِكَ يَلّقَ إِلّا مَن تَابَ ﴾ (٢). أَلَا مَا نَا اللهُ قان: ٦٨ ـ ٧٠].

وأنه أكبر الكبائر. في البخاري ثنا عبدالرحمن بن أبي بكرة عن أبيه قال: قال رسول الله على: «أكبر الكبائر الإشراك بالله، وعقوق الوالدين، وشهادة الزور، وشهادة الزور ثلاثاً أو قول الزور» (٣). فما زال يكررها حتى قلنا: ليته سكت. وأنه أبغض المعاصي إليه تعالى وأكرهها عنده وأشد عقوبة ومقتاً قال تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللّهَ لَا يَغْفِرُ أَن يُشَرَكَ بِهِم وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَن يَشَاءً ﴾ [النساء: ٤٨، ١١٢]. وقال يَعْلى: ﴿ إِنَّمَا ٱلمُشْرِكُونَ بَحَسُّ ﴾ [التوبة: ٢٨]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّمَا المُشْرِكُونَ بَحَسُّ ﴾ [التوبة: ٢٨]. وقال تعالى: ﴿ إِنَّمُ مَن يُشَرِكُ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ ٱللّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةُ وَمَأُونَهُ ٱلنَّارُ وَمَا لِلظّللِمِينَ مِنَ أَنْصَارِ شَهِ ﴾ [المائدة: ٢٧]. ولما كان الشرك أعظم مقتاً عند الله أباح للمسلمين دماءهم وأموالهم ونساءهم وذراريهم قال تعالى: ﴿ فَأَقَنُلُوا لَهُمْ كُلُ مَرْصَدُ ﴾ المسلمين دماءهم وأموالهم ونساءهم وذراريهم قال تعالى: ﴿ فَأَقَنُلُوا لَهُمْ كُلُ مَرْصَدُ ﴾ المسلمين حَيْثُ وَجَدَتُمُوهُمْ وَخُدُوهُمْ وَأَقْمُدُوا لَهُمْ كُلُ مَرْصَدُ ﴾

<sup>(</sup>١) رواه البيهقي في «شعب الإيمان» (٤٥٦٣) من حديث أبي الدرداء رفعه، وفي سنده بقية بن الوليد.

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٤٧٧) ومسلم (٨٦) من حديث ابن مسعود بنحوه.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٥٩٧٦).

[التوبة: ٥]. وذلك لأن الشرك هضم لحق الربوبية وتنقص لعظمة الألوهية فلأجل ذلك كله حقيق على كل مسلم أن يخاف الشرك ويحذره ويسأل الله ليله ونهاره بل كل ساعة ولحظة أن يجنبه الشرك ويهديه للتوحيد والإخلاص ويثبته عليه ولا يزيغ قلبه عن الهدى.

واعلم أن كلما زادت معرفة العبد بالله وعلمه به وبأحكامه وعقابه وثوابه كان خوفه أشد، قال تعالى: ﴿إنما يخشى الله من عباده العلماء ﴾. ولما كان إمام الحنفاء إبراهيم ومحمد بن عبدالله سيد المرسلين صلوات الله عليهم أجمعين أعلم بالله كان خوفهم أشد وأعظم وطلبهم من الله النجاة أكثر قال الخليل عليه السلام: ﴿وَاجْنِنِي وَبِنِي أَنْ نعبد الأصنام ﴾ وقال: ﴿ وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ اللَّهُ وَيِن أَدُنِكَ مَيْنَ اللهِ اللهِ وَيَنِي أَنْ نعبد الأصنام ﴾ وقال: ﴿ وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَيْنِ اللَّهُ وَيِن أَدُنِي اللهِ عَلَى اللهِ وَيَن اللهُ وَيَن اللهُ عَلَى إِن اللهِ وَيَ الْمُؤَنِي اللهِ وَيَ اللهِ عَلَى مِن اللهُ اللهِ عَلَى مِن اللهُ اللهِ عَلَى اللهِ وَيَ اللهِ وَيَ اللهِ وَيَ اللهِ وَيَ اللهِ وَاللهِ وَيَ مُسْلِمًا وَالْحِقْنِي اللهِ وَيَ اللهِ وَيَ وَاللهِ وَيَ اللهِ وَاللهِ وَيَ وَاللهِ وَيَ وَيَل وَلِدَى وَأَنْ أَعَلَى مَمَلِكًا وَالْحِقْنِي وَلَدَى وَانَ اللهِ اللهِ عَلَى مِن اللهُ اللهِ عَل اللهِ وَي عَبَادِكَ الصَّالِحِينَ ﴿ وَقَل وَلِدَى وَأَنْ أَعَلُ مَمَلِكًا وَالْحِقْنِي وَلَدَى وَانَ اللهِ وَاللهِ وَي عَبَادِكَ الصَّالِحِينَ وَانَ الله اللهِ وَاللهِ وَالْمَانِ وَالْمَانَ عَلَيه السلام: ﴿ وَيَ وَاللهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَالْمَانُ وَلِدَى وَأَنْ أَعْلَى مَمَلِكًا وَالْمَانِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلِكَ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَل

واُعلم أن الشرك أكبر وأصغر: ُ

فالأكبر يحبط الأعمال كلها ويخرج الإنسان من إسلامه، قال تعالى خطاباً للنبي ﷺ وتنبيهاً لعباده: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِىَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ أَشْرِيْنَ اللَّهِ وَلَكَ لَكُونَنَّ مِن أَنْدُونَ مَنْ أَنْدُونَ مِن أَنْدُونَ مَنْ أَنْدُونَ مِن أَنْدُونَ مَنْ أَنْدُونَ مَنْ أَنْدُونَ مِنْ أَنْدُونَ مِن أَنْدُونَ مِن أَنْدُونَ مِنْ أَنْدُونَ مِن أَنْدُونَ مِنْ أَنْدُونَ مِن أَنْدُونَ مِنْ أَنْدُونَ مِنْ أَنْدُونَ مِن أَنْدُونَ مِنْ أَنْدُونَا مِنْ أَنْدُونَ مِنْ أَنْدُونَ مِنْ أَنْدُونَا مِنْ أَنْذُونَا مِنْ أَنْذُونَا مِ

وأما الأصغر فيحبط العمل الذي هُو فيه كالرياء والسمعة وكثيراً ما يجري في الإنسان إلا من عصمه الله وحماه نسأل الله حمايته من كل ما يكره. في الحديث: «أخوف ما أخاف عليكم الشرك

الأصغر» فسئل عنه قال: «الرياء» (١). وثبت في الصحيح عن النبي علم أنه يقول: «قال الله: أنا أغنى الشركاء عن الشرك من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري فأنا برىء منه وهو كله للذي أشرك» (٢).

واعلم أن الله تعالى من حكمته وعدله يعامل الذي يقصد غيره

في عمل أو قول بنقيض قصده وذلك لأنه تعالى ينظر إلى العامل فإن كان عمله لله خالصاً يجازيه به وإن أشرك معه غيره يرجعه إذا خائباً خاسراً، قال تعالى: ﴿ ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوَجُوهُ لِلَّحَيِّ ٱلْقَيُّومِ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴿ وَلَهُ اللّهِ اللّهِ المرائي أن يعظم في أعين الناس بعمله أو قوله فيرائي الله به فيسقط من عين الله أولاً ثم من عيونهم.

وفي الحديث عن جندب بن عبدالله قال: قال رسول الله ﷺ:

«من سمّع سمع الله به ومن راءى راءى الله به» (٣). أخرجاه في الصحيحين. وفي مسلم عن أبي هريرة \_ رضي الله عنه \_ «أن أول الناس يقضى عليهم يوم القيامة رجل استشهد فأتي به فعرّفه نعمه فعرفها قال: فما عملت فيها؟ قال: قاتلت فيك حتى قتلت، قال: كذبت ولكنك قاتلت لأن يقال: جريء فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه في النار، ورجل تعلم العلم وعلمه وقرأ القرآن فأتي به فعرفه نعمه فعرفها قال: فما عملت فيها؟ قال: تعلمت العلم وعلمته وقرأت فيك القرآن، قال: كذبت ولكنك تعلمت ليقال: عالم، وقرأت القرآن ليقال: قارىء وقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار، ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف المال فأتي به وعرفه في النار، ورجل وسع الله عليه وأعطاه من أصناف المال فأتي به وعرفه

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (٤٢٨/٥ و٤٢٩) من حديث محمود بن لبيد، وقال الهيثمي في «المجمع» (١/١٠١): ورجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٢) رواه مسلم (٢٩٨٥) من حديث أبي هريرة مرفوعاً.

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري (٦٤٩٩ و٧١٥٢) ومسلم (٢٩٨٧).

نعمه فعرفها قال: فما عملت فيها؟ قال: ما تركت من سبيل تحب أن ينفق فيه إلا أنفقت لك فيه، قال: كذبت ولكنك فعلت ليُقال: هو جواد فقد قيل، ثم أمر به فسحب على وجهه حتى ألقي في النار»(١).

وعن ابن مسعود أن رسول الله ﷺ قال: «من مات وهو يدعو لله ندًا دخل النار»(٢).

<sup>(</sup>١) رواه مسلم (١٩٠٥).

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري (٤٤٩٧ و٦٦٨٣).

<sup>(</sup>T) رواه مسلم (9P).

## الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله

وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ عَسَبِيلِيّ أَدْعُواْ إِلَى اللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَاْ وَمَنِ اُتَّبَعَنِيً ﴾ [يوسف: ١٠٨].

عن ابن عباس رضي الله عنهما، أن رسول الله على الما بعث معاذاً إلى اليمن قال له: «إنك تأتي قوماً من أهل الكتاب فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله وفي رواية \_: إلى أن يوحدوا الله \_ فإن هم أطاعوك لذلك، فأعلمهم أن الله افترض عليهم خمس صلوات في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوك لذلك: فأعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة تؤخذ من أغنيائهم فترد على فقرائهم، فإن هم أطاعوك لذلك وكرائم أموالهم، واتق دعوة المظلوم، فإنه ليس بينها وبين الله حجاب». أخرجاه.

ولهما عن سهل بن سعد رضي الله عنه، أن رسول الله على يوم خيبر: «الأعطين الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله، ويحبه الله ورسوله، يفتح الله على يديه. فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاها. فلما أصبحوا غدوا على رسول الله على كلهم يرجو أن يعطاها. فقال: أين علي بن أبي طالب؟» فقيل: هو يشتكي عينيه، فأرسلوا إليه، فأتي به فبصق في عينيه، ودعا له، فبرأ كأن لم يكن به وجع، فأعطاه الراية فقال: «انفذ على رسلك حتى تنزل

بساحتهم، ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله تعالى فيه، فوالله لأن يهدي الله بك رجلا واحداً، خير لك من حمر النعم». يدوكون: يخوضون.

فيه مسائل:

الأولى: أن الدعوة إلى الله طريق من اتبعه ﷺ.

الثانية: التنبيه على الإخلاص؛ لأن كثيراً لو دعا إلى الحق فهو يدعو إلى نفسه.

الثالثة: أن البصيرة من الفرائض.

الرابعة: من دلائل حسن التوحيد: كونه تنزيها لله تعالى عن المسبة.

الخامسة: أن من قبح الشرك كونه مسبة لله.

السادسة: \_ وهي من أهمها \_ إبعاد المسلم عن المشركين لئلا يصير منهم ولو لم يشرك.

السابعة: كون التوحيد أول واجب.

الثامنة: أن يبدأ به قبل كل شيء، حتى الصلاة.

التاسعة: أن معنى: «أن يوحدوا الله» معنى شهادة: أن لا إله إلا الله.

العاشرة: أن الإنسان قد يكون من أهل الكتاب، وهو لا يعرفها، أو يعرفها ولا يعمل بها.

الحادية عشرة: التنبيه على التعليم بالتدريج. الثانية عشرة: البداءة بالأهم فالأهم.

الثالثة عشرة: مصرف الزكاة.

الرابعة عشرة: كشف العالم الشبهة عن المتعلم.

الخامسة عشرة: النهي عن كرائم الأموال.

السادسة عشرة: اتقاء دعوة المظلوم.

السابعة عشرة: الإخبار بأنها لا تحجب.

الثامنة عشرة: من أدلة التوحيد ما جرى على سيد المرسلين وسادات الأولياء من المشقة والجوع والوباء.

التاسعة عشرة: قوله: «لأعطين الراية» إلخ. علم من أعلام النبوة.

العشرون: تفله في عينه علم من أعلامها أيضاً.

الحادية والعشرون: فضيلة على رضي الله عنه.

الثانية والعشرون: فضل الصّحابة في دوكهم تلك الليلة وشغلهم عن بشارة الفتح.

الثالثة والعشرون: الإيمان بالقدر، لحصولها لمن لم يسع لها ومنعها عمن سعى.

الرابعة والعشرون: الأدب في قوله: «على رسلك». الخامسة والعشرون: الدعوة إلى الإسلام قبل القتال.

السادسة والعشرون: أنه مشروع لمن دعوا قبل ذلك وقوتلوا.

السابعة والشعرون: الدعوة بالحكمة، لقوله: «أخبرهم بما يجب عليهم».

الثامنة والعشرون: المعرفة بحق الله تعالى في الإسلام.

التاسعة والعشرون: ثواب من اهتدى على يديه رجل واحد.

الثلاثون: الحلف على الفتيا.

باب في بيان ما يدل على أن الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله هو أحسن الأقوال وهو الطريقة المرضية عند الله وهو سبيل الرسول على ومن تبعه من الكتاب والسنة.

أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا مِّمَّن دَعَا إِلَى ٱللَّهِ وَعَمِلَ صَلِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ ٱلْمُسْلِمِينَ ﴿ الْمُصلَت: ٣٣]. وقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَاذِهِ - سَبِيلِيٓ أَدْعُوٓ أَ إِلَى ٱللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَّا وَمَنِ ٱتَّبَعَنَّى ﴾ [يوسف: ١٠٨]. والمخالف في هذا على أنواع منهم من يجهل الشريعة لغفلته عما أنزل الله على رسوله على وأوامره ونواهيه فهو كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّدَ كَيْهِكُا مِّنَ ٱلْجِينِّ وَٱلْإِنْسِ لَمُمَّم قُلُوبٌ لًا يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَمْتُمْ أَعْيُنَّ لَا يُبْصِرُونَ بِهَا وَلَمُمْ ءَاذَانٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَأَ أُوْلَتِهِكَ كَالْأَنْعَكِمِ بَلْ هُمْ أَضَلُّ أُولَتِكَ هُمُ ٱلْعَنْفِلُونَ ١٧٩ [الأعراف: ١٧٩]. فبين الله أن عدم معرفتهم سببه الغفلة عما أمر الله ورسوله. ومنهم من يعلم الشريعة ولكن تعلمها للدنيا والجاه والمنصب لا لله تعالى فهو كما قال تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنْيَا وَزِينَكُمَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَالُهُمْ فِيهَا وَهُمْرِ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ۞ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ لَيْسَ لَمُتُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا ٱلسَّارُّ ﴾ [هود: ١٥، ١٦]. وعن كعب بن مالك قال: قال رسول الله ﷺ: "من طلب العلم ليجاري به العلماء أو يماري به السفهاء أو يصرف به وجوه الناس إليه أدخله الله النار»(١). رواه الترمذي. وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله ﷺ: "من تعلم علماً مما يبتغي به وجه الله لا يتعلمه إلا ليصيب به عرضاً من الدنيا لم يجد عرف الجنة يوم

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٦٥٤) وقال الترمذي: غريب.

القيامة»(١) يعني ريحها، رواه أحمد وأبو داود وابن ماجه.

ومنهم من يعلم الشريعة قاصداً وجه الله لكن لا يعلم غيره لأمر من الأمور وقصد من المقاصد التي ليست شرعية فهو كما قال تعالى: ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَيَكْمُ وَمَا اللَّهِ وَيَكَمُ اللَّهِ وَكَمَا اللَّهِ وَيَكَمُ اللَّهِ وَيَكَمُ اللَّهِ وَيَكَمُ اللّهِ وَيَكَمُ اللّهُ عَلَى حَرْفِ وَاللّهِ اللّهِ وَيَكَمُ اللّهِ وَيَكَمُ اللّهُ عَلَى حَرْفِ وَاللّهُ وَيَعْلَمُ اللّهُ وَيَعْلَمُ اللّهُ وَيَعْمَ اللّهُ وَيَعْلَمُ اللّهُ وَاللّهُ وَيَعْلَمُ اللّهُ ويعلم أَن لكل شيء عوضاً إذا فاته، وما من الله عوض كما قيل:

لكل شيء إذا فوته عوض وما من الله إن فوته عوض قال تعالى: ﴿وَالْعَصَرِ شَيْ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَغِي خُسَرٍ شَيْ إِلَا ٱلَذِينَ وَالْعَصِرِ اللهِ اللّهِ الْسَالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِٱلْصَبِرِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ تعالى أن بني الإنسان كلهم في خسر إلا الذين فيهم هذه الأربع: الإيمان وهو العلم والعمل، والتعليم، والصبر فيلزم المسلم الصادق جهاد المخالفين على قدر الاستطاعة مرتباً على مراتبها وهي ثلاث عشرة مرتبة لأن الجهاد أربع درجات: جهاد النفس، وجهاد الشيطان، وجهاد الكفار، وجهاد المنافقين، فدرجة جهاد النفس أربع مراتب:

 <sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد (٣٣٨/٢)، وأبو داود(٣٦٦٤)و وابن ماجه (٢٥٢)، وله شاهد أخرجه الخطيب في «الجامع لأخلاق الراوي والسامع» (٨٣/٧).

أحدها: أن يجاهدها على تعلم الهدى ودين الحق الذي لا فلاح لها ولا سعادة في معاشها ومعادها إلا به، ومتى فاتها علمه شقيت في الدارين.

الثانية: أن يجاهدها على العمل به بعد علمه وإلا فمجرد العلم من غير العمل يضرها ولا ينفعها.

الثالثة: أن يجاهدها على الدعوة إلى الله وتعليم العلم الشرعي من لا يعلم وإلا كان من الذين يكتمون ما أنزل الله تعالى.

الرابعة: أن يجاهدها على الصبر على المشاق وما يأتي من المحن في سبيل الله وإيذاء الناس ويتحمل ذلك كله لله تعالى.

ودرجة جهاد الشيطان مرتبتان:

أحدهما: جهاده على دفع ما يلقي إلى العبد من الشبهات والشكوك القادحة في الإيمان.

والثانية: جهاده على دفع ما يلقى إليه من الإرادات من الشهوات.

فالجهاد الأول يكون بعدة اليقين وعدة اليقين الآيات القرآنية والسنن النبوية.

والجهاد الثاني بعدة الصبر وعدة الصبر إيمانك بالقدر وما عند الله من الجزاء الحسن، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةٌ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَهُ مَن الجزاء الحسن، قال تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَيِمَةٌ يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَكُو مِنْكُونَ اللهِ وَالسَجدة: ٢٤]. فأخبر الله تعالى أن إمامة الدين إنما تُنال بالصبر واليقين فالصبر يدفع الشهوات والإرادات واليقين يدفع الشكوك والشبهات.

ودرجة جهاد الكفار والمنافقين أربع مراتب:

بالقلب واللسان والمال والنفس.

وجهاد الكفار أخص باليد، وجهاد المنافقين أخص باللسان. ودرجة أرباب الظلم ثلاث مراتب: الأولى باليدين فإن لم يستطع يلزمه الجهاد باللسان وإن لم يستطع فبقلبه، قال رسول الله ﷺ: «من رأى منكم منكراً فليغيره بيده، فإن لم يستطع فبقلبه وذلك أضعف الإيمان» (١).

فهذه ثلاث عشرة مرتبة من الجهاد «من مات ولم يغز ولم يحدث نفسه بالغزو مات على شعبة من النفاق».

وأكمل الخلق عند الله عز وجل من كمّل مراتب الجهاد والناس متفاوتون في منازلهم عند الله بتفاوتهم في مراتب الجهاد ولهذا كان أكمل الخلق وأكرمهم على الله خاتم أنبيائه ورسله فإنه كمل مراتب الجهاد وجاهد في الله حق جهاده وشرع في الجهاد من حيث بعث إلى أن توفاه الله عز وجل فإنه لما نزل عليه: ﴿ يَكَأَيُّمَا اللّهُ يَرِّ مَا اللّهُ وَ وَجل فإنه لما نزل عليه: ﴿ يَكَأَيُّمَا اللّهُ يَرِّ مَا اللّهُ عَن صالى الله عَن صالى الله ليلا ونهاراً وسرّا الدعوة وقام في ذات الله أتم القيام ودعا إلى الله ليلا ونهاراً وسرّا وجهراً.

قال الترمذي: حدثني محمد بن صالح عن عاصم بن عمر بن قتادة ويزيد بن رومان وغيرهما قالوا: أقام رسول الله على بمكة ثلاث سنين من أول نبوته مستخفياً ثم أعلن في الرابعة فدعا الناس إلى الإسلام عشر سنين يوافي المواسم كل عام يتبع الحاج في منازلهم وفي المواسم بعكاظ ومجنة فلا يجيبه أحد حتى إنه ليسأل عن القبائل ومنازل العرب قبيلة قبيلة ويقول: أيها الناس قولوا لا إله إلا الله تفلحوا تملكون بها العرب وتدين لكم بها العجم، وإذا متم كنتم ملوكاً

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٤٩) والترمذي (٢١٧٢) من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعاً.

في الجنة، وأبو لهب وراءه يقول: لا تطيعوه إنه صابىء كذاب، فيردون على رسول الله على أقبح الرد، ويؤذونه ويقولون: أسرتك وعشيرتك أخبر بك حيث لم يتبعوك وهو يدعوهم إلى الله ويقول: اللهم إن شئت لم يكونوا هكذا، قال: وكان مما سمى لنا من القبائل الذين أتاهم رسول الله على ودعاهم وعرض عليهم نفسه بنو عامر بن صعصعة ومحارب بن حفصة وفزارة وسليم وغسان ومزينة وحنيفة وتميم وعبس وبنو نضر وبنو المنكا(۱) وكنده وكلب والحارث بن كعب وعذره والحضارمة فلم يستجب منها أحد.

ولما نزل عليه ﴿ فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ ﴾ [الحجر: ٩٤]. صدع بأمر الله تعالى لا يأخذه في الله لومة لاثم فدعا إلى الله الكبير والصغير والحر والعبد والذكر والأنثى والأحمر والأسود والجن والإنس لما صدع بأمر الله وصرح لقومه بالدعوة وعاب دينهم اشتد أذاهم له ولمن استجاب له من أصحابه ونالوهم بأنواع الأذى وهذه سنة الله عز وجل في خلقه كما قال تعالى: ﴿ مَّا يُقَالُ لَكَ إِلَّا مَا فَدْ قِيلَ لِلرُّسُلِ مِن قَبْلِكَ ﴾ [فصلت: ٤٣]. وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَا لِكُلِ نَبِي عَدُواً شَينطِينَ ٱلإنسِ وَٱلْجِنِ ﴾ [فالتمام: ١١٢]. وقال تعالى: ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَنَى ٱلّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِن رَّسُولٍ إِلّا قَالُوا مَا مَلَى اللهِ اللهِ اللهُ وَأَن اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>١) كذا الأصل!.

فَلَيْعُلُمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِيكَ صَدَقُواْ وَلَيَعْلَمَنَّ ٱلْكَندِبِينَ ١٠ [العنكبوت: ١ - ٣].

فالرسول ﷺ دأبه وشأنه الدعوة إلى الله على بصيرة ما أنزل عليه قال تعالى: ﴿ النِّعْ مَا أُوحِى إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ ﴾ [الأنعام: ١٠٦]. وقد بين الله تعالى منطوقاً في قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَذِهِ مَسَبِيلِيّ أَدَّعُوا إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ ﴾ [يوسف: ١٠٨]. لأن البصيرة شرط في الدعوة إلى الله فمن لم يكن بصيراً بالسياسات الشرعية لا تتم له الدعوة التي أمر الله بها وحري أن لا يستنفع بها.

قلت: فيها فوائد:

الأولى: قوله: "قل" دل على أنه لا إله إلا هو لأنه إذا عرفت أن الرسول ﷺ هو أفضل الخلق وأعلاهم درجة عند الله وأحبهم إليه ومع ذلك مأمور منهي يتبع ما يؤمر به ويتجنب ما ينهى عنه فدل ذلك على أنه العبد وأن الآمر الناهي هو المعبود لا إله إلا هو.

الثانية: قوله: «هذه» دل على أن الدين المرضي واحد كما قال: ﴿ وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِى مُسْتَقِيمًا فَأَتَّبِعُونَ ۗ وَلَا تَتَّبِعُوا ٱلسُّبُلَ فَنَفَرَّقَ بِكُمْ عَن سَبِيلِهِ ۗ ﴾ [الأنعام: ١٥٣].

الثالثة: قوله: «سبيلي»، دل على أن ما للرسول على سبيل إلا القرآن فمن عمل بغير ما جاء به الرسول على فقد ضل، قال تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لَا يُؤمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَكَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُوا فِي الفَسِيهِمْ حَرَّجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا نَسَّلِيمًا ﴿ وَلِي النساء: ٦٥].

الرابعة: قوله: «أدعو» دل على أنه مرسل إلى الخلق يدعوهم إلى الله.

الخامسة: قوله: «إلى الله» دل على أن الدعوة تتنوع إلى الدعوة إلى النفس ليعظم ويوقر ويصرف وجوه الناس إليه ويعطي ويملك وغير ذلك والكل باطل إلا الدعوة التي لوجه الله الكريم.

السادسة: قوله: «على بصيرة» دل على أن العلم لا يستلزم البصيرة بل رب عالم ليس له بصيرة في الدعوة على ما يريد الله من الداعى وعلى ما مشى عليه رسول الله عليه.

السابعة: قوله: «أنا ومن اتبعني» دل على أن من لم يدع إلى الله على بصيرة ما اتبع الرسول على .

الثامنة: قوله: «وسبحان الله» نزه نفسه من أن يترك الناس سدى، كما قال تعالى: ﴿ أَفَحَسِبَتُمْ أَنَّمَا خَلَقْنَكُمْ عَبَثَا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لَا تُرْجَعُونَ ۚ وَالْمَوْمَنُونَ: ١١٥، ١١٥].

التاسعة: قوله: «وما أنا من المشركين»، دل على أن الشرك ضد التوحيد والدعوة إليه كالنور والظلمة. الحاصل أن البصيرة عليها مدار الدعوة إلى الله وقد ذكر عن الرسول على أن الداعي ينبغي له أن يكون عليما فيما يأمر به، عليما فيما ينهى عنه، حليما فيما يأمر به، حليما فيما يأمر به، حليما فيما يأمر به، وقال الله فيما ينهى عنه، رفيقا فيما ينهى عنه، وقال الله تعالى لرسوله على: ﴿ وَلَوْ كُنتَ فَظّا غَلِظ الْقَلْبِ لاَنفَشُوا مِنْ حَولاً ﴾ [آل عمران: ١٥٩]. وقال تعالى لموسى وهارون لما أرسلهما إلى فرعون: ﴿ وَلَوْ يَخْشَىٰ إِنَّ ﴾ [طه: ٤٤]. وقال الرسول على: «ما كان الرفق في شيء إلا زانه، ولا ذهب عن شيء إلا شانه» (١٠). وقال عسروا، وسكّنوا ولا تنفروا» (٢).

وقد وصف الله إبراهيم عليه السلام بالحلم فقال تعالى: ﴿ إِنَّ إِبْرَهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَرَهٌ مُنِيبٌ ﴿ إِنَّ المود: ٧٥]. هذا ومن البصيرة تقديم الأهم فالأهم في الدعوة كالطبيب الحاذق إذا رأى في شخص مرضاً في

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٩٤) من حديث عائشة مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه البخاري (٦١٢٥)، ومسلم (١٧٣٤).

الرأس ومرضاً في الأصبع بدأ بتداوي مرض الرأس، لأن الرأس هو الأصل لحياته وفيه الحواس العشرة فلواختل الرأس لاختلت كلية الإنسانية، وأما الأصبع لو عدم من أصله ما اختل من الإنسانية شيء فينبغي أن يكون الداعي كالطبيب الحاذق الذي يداوي الأضر قبل الضار، فكذلك الداعي يبدأ بالتوحيد قبل الصلاة وبالصلاة قبل الزكاة، وبالزكاة قبل الصوم والحج، وبأركان الإسلام والإيمان قبل سائر الأعمال، كما أرشد رسول الله على معاذاً.

وأما ما يدل على أن شهادة أن لا إله إلا الله أحسن الأقوال وألزم من كل عمل وقبل كل عمل من السنة ما ذكر عن ابن عباس أن رسول الله عَلَيْ لما بعث معاذاً إلى اليمن داعياً إلى الله قال: «إنك تأتى قوماً من أهل الكتاب» أوتوا العلم فيعلمون أصل الأديان وفروعها ويعلمون أن الأصل مقدم في الدعوة إلى الله وأن كل نبي أول ما يدعو قومه إلى التوحيد «فليكن أول ما تدعوهم إليه شهادة أن لا إله إلا الله» وفي رواية «إلى أن يوحدوا الله» قلت: فالروايتان دلتا على أن شهادة أن لا إله إلا الله وأن يوحدوا الله لفظان مترادفان بمعنى واحد وهو الإقبال على الله بالقلب والقالب وترك ما سواه، وهذا هو الأهم قبل كل أمر، ومعلوم بالضرورة أن ما يتصور الفرع إلا بعد تصور الأصل ووجوده وتمكنه ولا يصلح الفرع إلا بعد صلاح الأصل، أما ترى أن الشجرة ليست تتفرع إلا بعد تمكن العروق التي هي الأصل فيها والأساس لها، قال تعالى: ﴿مَثَلًا كُلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصْلُهَا ثَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي ٱلسَّكَمَاءِ ١٤٠ [إبراهيم: ٢٤]. وقد مر الكلام عليها وقد ذكر الله تعالى ثبوت الأصل قبل ارتفاع الفرع إلى السماء تنبيها على ذلك «فإن هم أطاعوك لذلك» وكفروا بما

يعبد من دون الله فحينئذ «أعلمهم» بكسر اللام من باب الأفعال أعلم يعلم كأكرم يكرم «أن الله قد افترض عليهم صلوات» بشروطها وأركانها وواجباتها «في كل يوم وليلة، فإن هم أطاعوك لذلك» وأقاموا الصلاة الشرعية «أعلمهم أن الله افترض عليهم صدقة» في أربعة أصناف من المال السائمة من بهيمة الأنعام والخارج من الأرض والأثمان والعروض «**تؤخذ من أغنيائهم**» بشروط خمسة: الإسلام والحرية وملك نصاب، وتمام الملك ومضي الحول «فترد على فقرائهم فإن هم أطاعوك لذلك» وأدوا الزكاة المشروعة «فاقبل منهم وإياك وكرائم أموالهم» في أخذ الزكاة بل توسط في الأمر فإن خير الأمور أوسطها «واتق دعوة المظلوم فإنه ليس بينها وبين الله حجاب» أخرجاه أي البخاري ومسلم في صحيحيهما(١) ولهما عن سهل بن سعد أن رسول الله عليه قال يوم خيبر: «لأعطين الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله يفتح الله على يديه» (٢).

قلت: قد أشعر هذا الحديث بل صرح منطوقاً ومفهوماً أن النصر والفتح ليس بالعدد والعديد ولا بالخيل والحديد بل إنما هو بالطاعة وامتثال لرب العبيد، أما ترى أنه على ما قال: لأعطين الراية من معه كذا وكذا من العَدَد والعُدَد بل قال على: إنه رجل يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله يفتح الله على يديه، قال موسى بن عقبة: لما قدم رسول الله على المدينة من الحديبية مكث بها عشرين ليلة أو قريباً منها

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٤٥٨) ومسلم (١٩).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٧٠١) ومسلم (٢٤٠٦) من حديث سهل بن سعد.

ثم خرج منها غازياً خيبر وكان الله عز وجل وعده إياها وهو بالحديبية. وقال ابن إسحاق(١): حدثني الزهري عن عروة عن مروان بن الحكم والمسور بن مخرمة إنهما حدثا جميعاً قالا: انصرف رسول الله على عام الحديبية فنزلت عليه سورة الفتح فيما بين مكة والمدينة فأعطاه الله عز وجل خيبر، فقدم رسول الله ﷺ المدينة في ذي الحجة فأقام بها حتى سار إلى خيبر في المحرم ونزل ﷺ بالرصيع واد بين خيبر وغطفان، فتخوف أن يمدهم غطفان، فبات فيه حتى أصبح فغدا إليهم، انتهى. ولما أنه على أتى خيبر صلى بهم الصبح فركب وركب المسلمون فخرج أهل خيبر بمساحيهم ومكاتلهم ولا يشعر بل خرجوا لأرضهم فلما رأوا الجيش قالوا محمد والخميس وهو الجيش العظيم ثم رجعوا هاربين إلى مدينتهم فقال النبي ﷺ: «الله أكبر خربت خيبر، إنا إذا نزلنا بساحة قوم فساء صباح المنذرين، ولما دنا الرسول ﷺ منها وأشرف عليها قال: قفوا، فوقف الجيش، فقال: «اللهم رب السموات السبع وما أظللن ورب الأرضين السبع وما أقللن ورب الشياطين وما أضللن فإنا نسئلك خير هذه القرية وخير أهلها وخير ما فيها، ونعوذ بك من شرها وشر أهلها وشر ما فيها، أقدموا باسم الله »<sup>(۲)</sup>. ·

قلت: وفي هذا أبين دليل على أنه لا إله إلا الله وذلك إذا كان أفضل الخلق على الإطلاق على الإطلاق الله ما له حول ولا قوة إلا بالله تعالى وسأل الله وألح وتضرع وطلبه خير القرية وخير أهلها وخير ما فيها ويتعوذ به تعالى من شرها وشر أهلها وشر ما فيها، فكيف لغيره حول

<sup>(</sup>١) انظر «السيرة النبوية» ٤/ ٢٥ و٤٠ بشرح الروض الأنف.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابقه نفسه.

وقوة إلا بالله؟ فتحقق أنه لا إله إلا الله ولما كان ليلة الدخول قال رسول الله عليه: «لأعطين الراية غداً رجلاً يحب الله ورسوله ويحبه الله ورسوله يفتح الله على يديه» فبات الناس يدوكون ليلتهم أيهم يعطاها حبًّا وطلباً من الله هذه المرتبة العظيمة فلما أصبحوا غدوا على رسول الله ﷺ كلهم يرجو أن يُعطاها فقال: «أين علي بن أبي طالب؟» فقيل هو يشتكي عينيه فأرسل إليه فأتي به فبصق في عينيه ودعا له فبرىء كأن لم يكن به وجع. قلت: وفي هذا أظهر دليل على أن المعطي المانع هو الله تعالى يعطي من يشاء بفضله ويمنع من يشاء بعدله، وأيضاً دل على القدر لحصولها لمن لم يسع لها ومنعها عمن سعى، وأيضاً دل على أنه لا إله إلا الله، لأنه ﷺ بصق في عينيه ودعا الله له ولولا دعاء الله لما نفع غيره فأعطاه الراية قال: يا رسول الله أقاتلهم حتى يكونوا مثلنا قال: «انفذ على رسلك، حتى تنزل بساحتهم ثم ادعهم إلى الإسلام وأخبرهم بما يجب عليهم من حق الله فيه فوالله لئن يهدي الله بك رجلاً واحداً خير لك من حمر النعم». فذهب علي حتى نزل بساحتهم، خرج مرحب وهو يقول:

أنا الذي سمتني أمي مرحب شاكي السلاح بطل مجرب فإذا الحروب أقبلت تَلَهَّب

فبرز إليه علي بن أبي طالب يقول:

أنا الذي سمتني أمي حيدرة كليث غابات كريه المنظره أوفيهم بالصاع كيل السندره

فضرب مرحباً ففلق هامته وكان الفتح، ولما دنا علي بن أبي

طالب رضي الله عنه من حصونهم اطلع يهودي من رأس الحصين فقال: من أنت؟ قال: علي بن أبي طالب \_ رضي الله عنه \_ فقال اليهودي: علوتم وما أنزل على موسى، هكذا في صحيح مسلم.

### تفسير التوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله

وقول الله تعالى: ﴿ أُولَكِهَكَ ٱلَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْنَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةَ أَيَّهُمُ أَقْرَبُ ﴾ [الإسراء: ٥٧]. وقوله: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيكِ وَقَوْمِهِ وَ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيكِ وَقَوْمِهِ وَ الزخرف: ٢٦ - وَقَوْمِهِ وَ إِنَّا يَكُنُ مِنَا تَعْبُدُونَ فَنَ إِلَا ٱلَّذِى فَطَرَفِ ﴾ [الزخرف: ٢٦ - ٢٥].

وقوله: ﴿ يُرِيدُونَ أَن يُطْفِئُواْ نُورَ اللّهِ بِأَفْوَاهِهِمْ وَيَأْبَ اللّهُ إِلّا أَن يُتِكَ نُورَهُ وَلَوْ كَرِهَ الْكَلْفِرُونَ ﴿ آللَهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ أَن اللّهِ أَن اللهِ أَن اللهِ أَن اللهِ أَن اللهِ أَن اللهِ أَن اللهِ أَن اللّهِ أَن اللّهِ أَن اللهِ أَن اللهِ اللهُ اللّهِ أَن اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّ

رُوفي (الصحيح) عن النبي ﷺ أنه قال: (من قال: لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله، حرم ماله ودمه، وحسابه على الله عز وجل).

وشرح هذه الترجمة: ما بعدها من الأبواب.

فيه أكبر المسائل وأهمها: وهي تفسير التوحيد، وتفسير الشهادة، وبينها بأمور واضحة:

منها: آية الإسراء، بين فيها الرد على المشركين الذين يدعون الصالحين، ففيها بيان أن هذا هو الشرك الأكبر.

ومنها: آية براءة، بين فيها أن أهل الكتاب اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله، وبين أنهم لم يؤمروا

إلا بأن يعبدوا إلها واحداً، مع أن تفسيرها الذي لا إشكال فيه: طاعة العلماء والعباد في المعصية، لا دعاؤهم إياهم.

ومنها قول الخليل - عليه السلام - للكفار: ﴿ إِنَّنِي بَرْآيُ مُ مِثّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِنَّنِي بَرْآيُ اللهِ مِثّا تَعْبُدُونَ ﴿ إِلَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ الله

ومنها: آية البقرة: في الكفار الذين قال الله فيهم: ﴿ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ النَّارِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ عَلَى اللهِ الله حبًا عظيماً ، الدادهم كحب الله ، فدل على أنهم يحبون الله حبًا عظيماً ، ولم يدخلهم في الإسلام، فكيف بمن أحب الند أكبر من حب الله؟! فكيف بمن لم يحب إلا الند وحده، ولم يحب الله؟!

ومنها قوله ﷺ: "من قال: لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه، وحسابه على الله وهذا من أعظم ما يبين معنى "لا إله إلا الله فإنه لم يجعل التلفظ بها عاصماً للدم والمال، بل ولا معرفة معناها مع لفظها، بل ولا الإقرار بذلك، بل ولا كونه لا يدعو إلا الله وحده لا شريك له، بل لا يحرم ماله ودمه حتى يضيف إلى ذلك، الكفر بما يعبد من دون الله، فإن شك أو توقف لم يحرم ماله ودمه، فيالها من مسألة ما أعظمها وأجلها، ويا له من بيان ما أوضحه، وحجة ما أقطعها للمنازع.

# باب تفسير التوحيد الذي خلقت الكائنات لأجله وأرسلت الرسل وأنزلت الكتب لأجله

شرح الباب

هو إفراد الله بالعبادة ونفيها عما سواه كما حكى الله تعالى عن إبراهيم عليه السلام: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبَرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ۚ إِنَّنِى بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ ۚ إِلَّا اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

أما النقل قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِ أُمَّةِ رَّسُولًا آَنِ اَعْبُدُوا الْمَالْعُوتُ ﴾ [النحل: ٣٦]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رَّسُولٍ إِلَّا نُوحِى إِلَيْهِ أَنَهُ لاَ إِلَهُ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا آجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحَمَٰنِ اللهَ اللهَ وَقوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ مَنْ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِن رُّسُلِنَا آجَعَلْنَا مِن دُونِ الرَّحَمَٰنِ اللهَهُ وَقوله تعالى: ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مُن اللَّهُ مَن اللَّهُ اللّ

وأما العقل فمعلوم بالضرورة أن العقول السليمة تشهد على أن الوجود لابد له من موجد، والمبدع لابد له من مبدع، كما أن الفعل الصادر لابد له من فاعل ومصدر يصدر منه كما قيل: البعرة تدل على البعير، والسير يدل على المسير، فكيف لا تدل سماء ذات أبراج وأرض ذات فجاج على اللطيف الخبير؟ فإذا علم ذلك فلابد له أن

فإذا شهدت العقول على صفاته وتفكرت في أفعاله الجميلة وتدبرت أقواله الحسنة لدل ذلك على أن من هذه أفعاله التي أبهرت العقول وعجزت عن إدراك حقيقتها أنه هو الله لا إله إلا هو قال تعالى: ﴿ أَمَنَ خَلَقَ السَّمَاوَتِ وَالْأَرْضَ وَأَنزَلَ لَكُمُ مِن السَّمَاءَ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ تعالى: ﴿ أَمَنَ خَلَق السَّمَاءَ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ مَدَالِينَ وَالنَّرَضَ وَأَنزَلَ لَكُمُ مِن السَّمَاءَ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ مَدَالِينَ وَالنَّرَضَ وَالْرَضَ وَأَنزَلَ لَكُمُ مِن السَّمَاءَ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ مَدَالِينَ وَالْأَرْضَ وَالْرَا وَجَعَلَ مَلَا وَمَعَلَ لَمَا رَوْسِي وَجَعَلَ مَنْ اللَّهِ مَا اللَّهُ مَعَ اللَّهِ مَلَ اللَّهُ مَا أَنْهُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَالَةً اللَّهُ مَع اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ

ٱلْحَثُ لَآ إِلَكَ إِلَّا هُوَ فَادَعُوهُ مُغْلِصِينَ لَهُ ٱلدِّينَ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ شَهُ [غافر: ٦٤ - ٦٥].

وأما الفطرة فمعلوم بالضرورة من الكتاب والسنة وإجماع الأمة أنه لا زعم لأحد أن العالم له صانعان متكافئان في الصفات والأفعال بل ولا أثبت أحد من بني آدم إلهاً مساوياً لله في جميع صفاته، بل عامة المشركين بالله مقرون بأنه ليس له شريك مثله، بل عامتهم مقرون أن الشريك الذي زعموا أنه مملوك لله سواء كان ملكاً أو نبيًّا أو كوكباً أو صنماً كما كان مشركر العرب يقولون في تلبيتهم لبيك لا شريك لك إلا شريك هو لك تملكه وما ملك، فأهلَّ رسول الله ﷺ بالتوحيد: لبيك اللهم لبيك، لبيك لا شريك لك لبيك، إن الحمد والنعمة لك والملك لا شريك لك. وقد ذكر أرباب المقالات ما جمعوا من مقالات الأولين والآخرين في الملل والنحل والآراء والديانات فلم ينقلوا من أحد إثبات شريك مشارك في خلق جميع المخلوقات ولا مماثل له في جميع الصفات بل من أعظم ما نقلوا في ذلك قول الثنوية الذين يقولون بالأصلين النور والظلمة، وأن النور خلق الخير وأن الظلمة خلق الشر، ثم ذكروا لهم قولين أحدهما أنها محدثة فتكون من جملة المخلوقات، والثاني أنها قديمة لكنها لم تفعل إلا لشر، فتكون ناقصة في ذاتها وصفاتها ومفعولاتها عن النور، وأهل الفلسفة والطبع والنجوم الذين يجعلون هذه الفاعلات مصنوعة مخلوقة لا يقولون: إنها غنية عن الخالق مشاركة له في الخلق.

فأما من أنكر الصانع كالقول الذي أظهر فرعون فذلك جاحد بلسانه ولكنه بجنانه معترف ومذعن ومقر كما قال تعالى: ﴿وَهَمَدُواْ بِهَا وَٱسْتَيْقَنَتُهَا آنَهُ اللهُمُ ظُلُمًا وَعُلُوا ﴾ [النمل: ١٤].

تنبيه: اعلم أن هؤلاء المخالفين إذا تأملت تناقض أقوالهم

وتضاد أحوالهم بعضهم لبعض عرفت لو أن لهم أساساً محكماً يبنون عليه لبنوا، ولكنهم حيارى في مهمهة خالية عن الأمارات والعلامات الدالة على ما ينقذهم مما هم فيه، وذلك لاتباعهم النفس والهوى والشيطان وغرتهم الحياة الدنيا فضلوا وأضلوا وتفرقوا واختلفوا كل حزب بما لديهم فرحون. وقد أخبر الواقف على نهاية أقدامهم بما انتهى إليه من أمرهم حيث يقول:

لعمري لقد طفت المعاهد كلها وسيرت طرفي بين تلك المعالم فلم أر إلا واضعاً كف حائر على ذقن أو قارع سن نادم وأقروا على أنفسهم بما قالوا متمثلين به أو منشئين له فيما صنفوه من كتبهم كقول بعض رؤسائهم:

نهاية إقدام العقول عقال وأكثر سعي العاملين ضلال وأرواحنا في وحشة من جسومنا وغاية دنيانا أذى ووبال ولم نستفد من بحثنا طول عمرنا سوى أن جمعنا فيه قيل وقالوا

لقد تأملت الطرق الكلامية والمناهج الفلسفية فما رأيتها تشفي عليلاً ولا تروي غليلاً، ورأيت أقرب الطرق طريقة القرآن اقرأ في الإثبات: ﴿ الرَّحْنُ عَلَى الْعَرْشِ السَّتَوَىٰ ۞﴾ [طه: ٥]. ﴿ إِلَيْهِ يَصْعَدُ الْكَلِمُ الطَّيِبُ ﴾ [فاطر: ١٠]. واقرأ في النفي: ﴿ لَيْسَ كَمِثْلِهِ مَنَى أَوْهُو السَّمِيعُ الْبَصِيرُ ۞ ﴾ [الشورى: ١١]. ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما ۞ ﴾ [الشورى: ١١]. ﴿ وَلَا يُحِيطُونَ بِهِ عِلْما ۞ ﴾ [المدرى: ١١].

ويقول الآخر: لقد خضت البحر الخضم وتركت أهل الإسلام وعلومهم، وخضت في الذي نهوني عنه، والآن إن لم يتداركني ربي برحمته فالويل والويل لابن فلان، وهاأنا إذاً أموت على عقيدة أمي.

ويقول الآخر: أكثر الناس شكاية عند الموت أصحاب الكلام، وذلك بأنهم كما قال الإمام أبو الوفاء علي بن عقيل الحنبلي صاحب كتاب الفنون الذي ألفه في نحو أربعمائة مجلد وغيره من التصانيف، قال في الكتاب المذكور: لما صعبت التكاليف على الجهال والطغام عدلوا عن أوضاع الشرع إلى أوضاع وضعوها لأنفسهم، فسهلت عليهم إذ لم يدخلوا تحت أمر غيرهم، وهم عندي كفار بتركهم أمر الشرع، وأخذهم دينهم بالهوى ومتابعة النفس والشيطان.

والشيخ \_ رحمه الله \_ قد ذكر للإسلام والتوحيد وشهادة أن لا إله إلا الله أربع آيات من كتاب الله هن له كالقواعد حيث لا وجود له ولا ثبات إلا بها، وهن أم المسائل التوحيدية وأصلها، حيث إن المسائل تتولد منها وتنتج وتتفرع منها تفرع الأغصان من أصل الشجرة.

قلت: فكما أن الأغصان تتقارب ضعفاً وقوة، كذلك التوحيد في قلب المسلم والمؤمن والمحسن، فتأمل. لكن الآيات المذكورات في ترقي مراتبها كأربع درجات ما لم ترق الأولى لم ترق الثانية، وما لم ترق الثانية لم ترق الثانية لم ترق الثانية لم ترق الثانية لم ترق الأولى قوله تعالى: ﴿ قُلِ الدَّعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُهُ مِّن دُونِهِ فَلا يَمْلِكُونَ كَشَف الضَّرِ عَنكُمْ وَلا تَعُويلًا ﴿ وَالْمَاكُ الَّذِينَ يَدَّعُونَ يَدْعُونَ يَبْغُونَ إِلَى وَيَهِمُ الْوَسِيلَة أَيْهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ وَيَرْجُونَ رَحْمَتُهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ الإِسراء: ٥٦].

اعلم أن هذه الآية اشتملت على ثلاث فوائد يلزمك أن تؤمن بها وتعمل بمقتضاها وتنبذ من خالفها وتحاربه.

الأولى: أن ما سوى الله مطلقاً لا يملكون كشف الضر عنكم ولا تحويلًا.

الثانية: أن ما سواه عبيده وتحت قهره وتصريفه، ويبتغون إليه

الوسيلة بالأعمال الصالحة فهو ربهم وإلههم وحده لا شريك له.

الثالثة: أن من سواه يرجون رحمته ويخافون عذابه ويعلمون أن عذابه كان محذوراً، فهو الواحد الأحد المتفرد بالعز والجبروت والملك والملكوت وهو الحي الذي لا يموت، فإذا رقيت هذه الدرجة وما تضمن من الوحدانية حينئذ طولب بالدرجة الثانية وهي الحب في الله والبغض فيه والموالاة في الله والمعاداة فيه والمشار إليها في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ إِنَّنِي بَرَاءً مِمّانَعٌ بُدُونَ ﴿ إِلَا عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ ال

عرق المحبة لأهل الإيمان والتوحيد والطاعة.

وعرق البغض لأهل الشرك والكفر والنفاق أصلاً ولأهل المعاصي فرعاً فإذا أنشأتهما من قلبك اسقهما بماء التصديق حتى يثمر عرق المحبة بالموالاة لأهل الحق من النصيحة لهم والدعاء لهم والبر والإحسان إليهم بحسب الطاقة والقدرة والذب عن أعراضهم وقضاء حوائجهم وإفشائهم بالسلام وعيادة مرضاهم وتشييع جنائزهم وغير ذلك من الحقوق، ويثمر العرق الثاني بالمعاداة لأهل الباطل من المجاهدة والتبري منهم وعدم الركون إليهم والتغليظ عليهم وعدم مواكلتهم ومجالستهم إذا رأى منهم العناد والإعراض. عن ابن عباس من أحب في الله وأبغض في الله وعادى في الله ووالى في الله فإنما

تنال ولاية الله بذلك، ولن يجد أحدٌ طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك، وقد صارت مواخاة الناس على أمر الدنيا وذلك لا يجدي على أهله بشيء». رواه ابن جرير(١).

فإذا قبلت هذه الدرجة وتمكنت فيها بلا التفات ولا محاباة طولبت بالثالثة وهي لب الكتاب وزبدة الرسالة والكتاب وهي أن يكون الله أحب إليك مما سواه، فإذا تقدم أمره على أمر من عداه وذلك قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُم وَله كُمُتِ اللّهِ وَالّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِللّهِ ﴿ [البقرة: ١٦٥]. قوله: يحبونهم كحب الله دل على أنهم يساوون مع الله غيره كما قال تعالى حكاية عن المشركين في النار: ﴿ تَاللّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ إِللّهُ اللّهُ وَلِيكُمُ وَلِي اللّهُ عَنْ المشركين في النار: ﴿ تَاللّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ إِللّهُ اللّهُ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ إِللّهُ اللّهُ عَنْ المشركين في النار: ﴿ تَاللّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ إِللّهُ اللّهُ عَنْ المشركين في النار: ﴿ تَاللّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ إِللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْ المشركين في النار: ﴿ تَاللّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ إِللّهُ اللّهُ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴿ إِللّهُ اللّهُ عَنْ المُشْرِكِينَ فِي النار: ﴿ تَاللّهِ إِن كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ ﴾ [الشعراء: ٩٥ ، ٩٨].

قال ابن تيمية: أي في المحبة، فإذا عرفت من ساوى مع الله غيره في المحبة أشرك الشرك الأكبر، فكيف بمن رجح محبة الند على الله تعالى؟ بل وكيف بمن أقبل بكليته على غيره قلباً وقالباً؟ بمعنى أنه يعظم أوامر الند وحرماته أشد تعظيماً إذا هتك حرمة من حرمات الند غضب غضب الليث واحمرت وجنته وانتفخت أوداجه وقام وقعد فيه، وإن هتك حرمة من حرمات الله لم يرفع به رأساً بل ويثبط غيره عن القيام فيه، فإذا رقيت هذه الدرجة وتمكنت فيها طولبت بالدرجة الرابعة وهي المتممة للدرجات الثلاث وهي المتابعة لرسول الله عيدور مع قول الرسول وفعله نفياً وإثباتاً بلا روغان، فإن أتاه حكم من غيره وازنه بميزان ما جاء به عليه، فإن وافقه أخذ بالقول، وإن خالفه غيره وازنه بميزان ما جاء به عليه،

<sup>(</sup>۱) أخرجه المروزي في تعظيم قدر الصلاة (٣٩٦) وابن المبارك في الزهد (٣٥٣) من طريق ليث عن مجاهد عن ابن عباس به.

ضربه بالحائط، قال تعالى: ﴿ فَلا وَرَبِّكَ لَا يُؤمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ فَى يَحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ فَى مَنْ فَكُمْ يَكُمُ لَا يَجِدُوا فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا شَكِيمًا ﴿ فَإِن نَنَزَعْتُمْ فِى شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ إِن كُنْمُ تُؤمِنُونَ بِاللّهِ وَالرّور اللّهَ فِي النّهِ وَالرّور اللّهَ فِي النّه فِي بابه.

واستدل الشيخ على ذلك بالآية الرابعة وهي قوله تعالى: ﴿ التَّخَاذُوۤ الْحَبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ الرّبَابُا مِن دُونِ اللّهِ ﴾ [التوبة: ٣١]. عن عدي بن حاتم أنه سمع النبي على يقرأ هذه الآية قال: يا رسول الله إنا لسنا نعبدهم، قال: «أليسوا يحللون لكم الحرام ويحرمون عليكم الحلال فتطيعونهم؟ قال: بلي، قال: فتلك عبادتهم (١٠). وفي الصحيح عن النبي على أنه قال: «من قال: لا إله إلا الله وكفر بما يعبد من دون الله حرم ماله ودمه وحسابه على الله (١٠).

اعلم أن الرسول على قيد قول: لا إله إلا الله بالكفر بما يعبد من دون الله فمن لم يكفر بما يعبد من دون الله ما قال: لا إله إلا الله، فتأمل حتى تميز بين الناس، ويشرح هذه الترجمة ما بعدها من الأبواب.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۰۹۵) وأحمد (۳۷۸/٤) من حديث عدي بن حاتم، وله طرق أخرى.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٣).

#### باب

من الشرك لبس الحلقة والخيط ونحوهما لرفع البلاء أو متن الباب دفعه

وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ أَفْرَءَ يَتُمُ مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَلْشِفَتُ ضُرِّهِ ﴾ [الزمر: ٣٨].

عن عمران بن حصين رضي الله عنه، أن النبي على رأى رجلاً في يده حلقة من صفر، فقال: «ما هذه»؟ قال: من الواهنة. فقال: «انزعها فإنها لا تزيدك إلا وهناً، فإنك لو مت وهي عليك، ما أفلحت أبداً». رواه أحمد بسند لا بأس به. وله عن عقبة بن عامر رضي الله عنه مرفوعاً: «من تعلق تميمة فلا أتم الله له، ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له» وفي رواية: «من تعلق تميمة فقد أشرك». ولابن أبي حاتم عن حذيفة، أنه رأى رجلاً في يده خيط من الحمى فقطعه، وتلا قوله: ﴿ وَمَا يُؤُمِنُ أَكَّرُهُم بِاللهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ شِ ﴾ وتلا قوله: ﴿ وَمَا يُؤُمِنُ أَكَّرُهُم بِاللهِ إِلّا وَهُم مُشْرِكُونَ شِ ﴾

فيه مسائل:

الأولى: التغليظ في لبس الحلقة والخيط ونحوهما لمثل ذلك.

الثانية: أن الصحابي لو مات وهي عليه ما أفلح. فيه شاهد لكلام الصحابة: أن الشرك الأصغر أكبر من الكبائر. الثالثة: أنه لم يعذر بالجهالة.

الرابعة: أنها لا تنفع في العاجلة بل تضر، لقوله: «لا تزيدك إلا وهناً».

الخامسة: الإنكار بالتغليظ على من فعل مثل ذلك. السادسة: التصريح بأن من تعلق شيئاً وُكل إليه.

السابعة: التصريح بأن من تعلق تميمة فقد أشرك.

الثامنة: أن تعليق الخيط من الحمى من ذلك.

التاسعة: تلاوة حذيفة الآية دليل على أن الصحابة يستدلون بالآيات التي في الشرك الأكبر على الأصغر، كما ذكر ابن عباس في آية البقرة.

العاشرة: أن تعليق الودع عن العين من ذلك.

الحادية عشرة: الدعاء على من تعلق تميمة، أن الله لا يتم له، ومن تعلق ودعة، فلا ودع الله له، أي لا ترك الله له.

باب في بيان ما يدل من الكتاب والسنة على أن من الشرك لبس شرح الباب الحلقة والخيط ونحوهما كالودع والخرز والتعويذ وأشباهها لرفع البلاء أو دفعه أما الدليل على شركية وعمومية الحكم وشموليته كل ما يتعلق به دون الله من الكتاب فآيات كثيرة ومنها قوله تعالى: ﴿ وَلَين سَأَلْتُهُم مَّنْ خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ لَيَقُولُرَ اللَّهُ قُلُ أَفَرَء يَتُمُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ اللهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بِضَرِّ هَلُ هُنَّ كَنْ شَفِتُ ضُرِّةٍ أَوْ الرَّدَ فَي اللهِ إِنْ أَرَادَنِي اللَّهُ بِضَرِّ هَلُ هُنَّ كَنْشِفَتُ ضُرِّةٍ أَوْ الرَّدَ فِي اللهِ إِنْ أَرَادَنِي الله بِضَرِّ هَلُ هُنَ كَنْشِفَتُ ضُرِّةٍ أَوْ الرَّدَ فَي الله عَلَيْهِ الرَّدَ فَي الله عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ الله

تنبيهات: الأول: ما دل عليه الاستفهام الإنكاري من التوبيخ على ما هم عليه من ترك الباري الرازق المنعم عليهم الذي بيده ملكوت كل شيء، وتعلقهم بالذي هو مقهور ومدبر لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرًا، ولا يملك موتاً ولا حياة ولانشوراً، وما دل عليه من التفريع عما هم فيه لئلا يستوجبوا المحق والعذاب الآبد.

الثاني: عمومية الحكم والتوبيخ في كل يتعلق به يدل على ذلك لفظ ما تدعون يوضحه التنبيه.

الثالث: وهو قوله تعالى: من دون الله مطلقاً.

الرابع: ثبوت الإرادة لله خلافاً لمن أنكرها.

الخامس: الاستفهام التقريري المتضمن عنادهم واستكبارهم عن الحق مع علمهم به.

السادس: الأمر بإفراد الله بالعبادة والتوكل عليه ففيه قوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَ إِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ۞﴾ [الفاتحة: ٥]. وقوله: ﴿ عَلَيْهِ تَوَكَّمْتُ وَإِيَّاكُ نَسْتَعِيثُ ۞﴾ [الشورى: ١٠].

السابع: ثناء الرب على المتوكلين.

وأما شركيته من السنة فبأحاديث متعددة منها. عن عمران بن حصين أن النبي عليه وأى رجلاً في يده حلقة من صفر فقال: ما هذه؟ (١).

قلت: في قوله «ما هذه» مستفهماً أبين دليل على أنه لا يعلم الغيب إلا الله، قال تعالى: ﴿ وَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلّا هُوً ﴾ الغيب إلا الله، قال تعالى: ﴿ مفاتح فائدة جليلة وذلك أنه تعالى قال: ﴿ مفاتح الغيب ولم يقل مفاتيح الغيب، لأن المفاتح جمع مفتح وهو المخزن، والمفاتيح جمع مفتاح وهو الذي يفتح به المخزن، ومعلوم بالضرورة أن من ملك المخزن قدر على فتحه بأي نوع كان وليس من ملك المفتاح قدر على المخزن، فالله سبحانه عنده مفاتح الغيب كلها، قال تعالى: ﴿ قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ النَّيْبَ إِلّا مَن ارْتَضَى مِن رَسُولِ ﴾ [النمل: ٢٥]. قال تعالى: ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ عَلَا الْمَنْ النَّهُ ﴾ [النمل: ٢٥]. قال تعالى: ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ عَلَا الْمَنْ النَّهُ ﴾ [النمل: ٢٥]. قال تعالى: ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ عَلَا أَسَالَهُ إِلّا مَنِ ارْتَضَى مِن رَّسُولِ ﴾ [الجن: ٢٠، ٢٧].

قال صاحب الكشاف: في هذه الآية إبطال الكرامات (٢)، وأجيب بأن قوله: على غيبه لفظ مفرد ليس فيه صيغة العموم فيكفي أن يقال أن الله لا يظهر على غيب واحد من غيوبه أحداً إلا الرسل فيحمل على وقت وقوع القيامة وكيف وقد ذكرها عقيب قوله: ﴿ أَقَرِيبُ مَا تُوعَدُونَ ﴿ أَوَرِيبُ الرسل أَيضاً لَمْ يُظْهَرُوا على ذلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤٤٥/٤) من حديث عمران بن حصين.

<sup>(</sup>۲) كَلَّا، لكن فيها إبطال المخاريق، والدَّعاوى الكاذبة، ومعلوم أن إنكار الكرامات هو مذهب المعتزلة، وهو باطل، رَدَّ عليه العلماء، وانظر: «شرح الطحاوية: ٥٦٧».

وقال البيضاوي: والرسول من غير واسطة، وكرامات الأولياء بواسطة الرسول ﷺ كاطلاعنا على أحوال الآخرة.

قلت: والرسول أيضاً بواسطة جبريل وهو رسول ملكي أمين من الله يبلغ الرسول البشري الغيب.

وقال الطيبي: الأقرب تخصيص الاطلاع بالظهور والخفاء اطلاع الأنبياء على الغيب أمكن وأقوى من اطلاع الأولياء يدل عليه حرف الاستعلاء في قوله تعالى: ﴿على غيبه ﴾ فضمن يظهر معنى يطلع أي فلا يظهر الله على غيبه إظهاراً تامًّا وكشفاً جليًّا إلا من ارتضى من رسول، فإن الله إذا أراد أن يطلع النبي على الغيب يوحي إليه أو يرسل إليه الملك، وأما كرامات الأولياء فهي من قبيل التأمل واللمحات أو من جنس إجابة دعوة، وصدق فراسة فإن كشف الأولياء غير تام، قالت عائشة \_ رضى الله عنها \_: من حدثك أن محمداً عَلَيْ رأى ربه فقد كذب، فإن الله يقول: ﴿ لَّا تُدْرِكُهُ ٱلْأَبْصَـٰدُو وَهُوَ يُدَّرِكُ ٱلْأَبْصَـٰزُّ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴿ الْأَنعَامِ: ١٠٣]. ومن حدثك أنه يعلم الغيب فقد كذب فإن الله يقول: ﴿ قُل لَّا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ [النمل: ٦٥]. فلذلك، أي عدم علمه بالغيب سأل على الرجل عن موجب لبس الحلقة، قال: ما هذه؟ قال من الواهنة وفي ذلك أقطع دليل أنه على لا يحكم بحكم إلا بعد علم اليقين، فلما علم مقصود الرجل أنه لبسها من الواهنة قال: «انزعها فإنها لا تزيدك إلا و هناً».

قلت: في قوله ﷺ: انزعها بصيغة الأمر الدال على الوجوب والفور عند أهل العلم والتحقيق، دليل على أن الأفعال الشركية تزال على الفور وجوباً وكذلك الأماكن التي يفعل فيها الشرك كما فعل

رسول الله على بالطاغية التي في الطائف، أمر المغيرة بن شعبة وأبا سفيان أن يهدماها بعدما تمكن على منها، وقد سأله أهل الطائف أن يدعها شيئاً مسمى.

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ: "إذا كان رسول الله حرق مسجد الضرار وأمر بهدمه بحكم التنزيل وهو مسجد يصلى فيه ويذكر الله فيه لما كان بناؤه ضراراً وتفريقاً بين المؤمنين وكاد في المنافقين فمشاهد الشرك التي تدعو سدنتها إلى اتخاذ من فيها أنداداً من دون الله أحق بالهدم وأوجب، وكذلك محال المعاصي، والفسوق كالخانات، وبيوت الخمارين، وأرباب المنكرات، وقد حرق عمر ـ رضي الله عنه ـ قرية بكاملها يباع فيها الخمر وهم وسول الله على بتحريق بيوت تاركي حضور الجمعة والجماعات وإنما منعه من فيها من النساء والذرية الذين لاتجب عليهم كما أخبر هو عن ذلك» انتهى.

والموجب للفورية أنك تستدرك التوبة عما لا يرضاه الله ولا رسوله ويتوب إلى الله بالأعمال الصالحة قبل أن يدركه الموت وهو لا يشعر:

كل امرىء مصبح في أهله والموت أَدْنَى من شراك نعله «فإنك لو مت وهي عليك ما أفلحت أبداً». رواه أحمد بسند لا بأس به. قلت: قوله: أبداً يدل على أن الشرك الأصغر أكبر الكبائر، لأن أهل الكبائر ما يؤبدون في العذاب، والمشرك يؤبد، قال: ﴿مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأْوَلَهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴿ مَن يُشْرِكَ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّةَ وَمَأُولَهُ النَّارُ وَمَا لِلظَّلِمِينَ مِنْ أَنصَادٍ ﴾ [المائدة: ٢٧]. والشرك يشمل الأكبر والأصغر، وقد صرح النبي على في هذا الحديث أن صاحب الشرك الأصغر إن مات وهو عليه ما يفلح أبداً.

وله عن عقبة بن عامر مرفوعاً: «من تعلق تميمة»(١) قلت: لفظ (من) دل على عمومية الفاعل كائناً من كان ودل تنكير تميمة على عمومية المعلق من أي جنس كان وأي نوع كان.

"فلا أتم الله له" قلت: في ذلك إخبار ودعاء، أما الإخبار فيخبر على أن من تعلق شيئاً دون الله خذله الله فلا يتم له مقصوده وهو الحقيقة، لأن المرء مهما توكل على شيء دون الله وكله الله إليه، فحينئذ يضيع في واد الهلكات، عن عيسى بن حمزة قال: دخلت على عبدالله بن عكيم \_ رضي الله عنه \_ وبه حمى فقلت: ألا تعلق تميمة؟ فقال: نعوذ بالله من ذلك، قال رسول الله على: "من تعلق شيئاً وكل فقال: أخرجه أبو داود (١٠). وأما الدعاء فقوله على: "فلا أتم الله له» دعاء منه على عليه أن لا يتم الله له مقصوده، ولا يرده عن القدر كما قيل:

وإذا المنية أنشبت أظفارها ألفيت كل تميمة لا تنفع «ومن تعلق ودعة فلا ودع الله له، وفي رواية: ومن تعلق تميمة فقد أشرك». قال أهل العلم: التميمة كل ما يعلق على الصبيان.

قال البيضاوي في شرح المشكاة: هي التعاويذ التي تعلق على الصبيان، وصرح رسول الله على بشركية التميمة لأن من علقها اطمأن خاطره به واتكل عليه ولابن أبي حاتم عن حذيفة أنه رأى رجلاً

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (٤/١٥٤) وأبو يعلى في مسنده (١٧٥٩). وقال الهيثمي في المجمع (١٠٣/٥): رجاله ثقات، وقال ابن حجر في تعجيل المنفعة (١١٤): رجاله موثقون، وله شاهد عند أحمد (٤/ ٣١٠).

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٠٧٣) وأحمد (٢١١/٤) من حديث عبدالله بن عكيم.

في يده خيط من الحمى فقطعه وتلا قوله تعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ اللَّهِ إِلَّا وَهُم مُّشْرِكُونَ ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ اللَّهِ إِلَّا وَهُم مُشْرِكُونَ ﴿ وَهُم مَنْكُم اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ ا

تنبيه: اعلم أن الذين يدعون الإيمان ثلاثة أنواع: منهم من لا يلبس إيمانه بشرك كما قال تعالى: ﴿ اللَّذِينَ ءَامَنُوا وَلَرَّ يَلِّبِسُوٓا إِيمَنَهُم بِظُلَّمٍ لَلْمَانِهُ الْمَنْ وَهُم مُّهَ تَدُونَ شَكُ [الأنعام: ٨٢].

ومنهم من يلبس أيمانه بشرك يتعلقون بالخيط والحلقة وأشباههما كما قال سبحانه وتعالى: ﴿ وَمَا يُؤْمِنُ أَكُنُوهُم بِٱللَّهِ إِلَّا وَهُم مُمْرِكُونَ شَا ﴾ [يوسف: ١٠٦].

وَمِنْهِم من يقول إنه مؤمن وهو كاذب كما قال تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَمَا هُم بِمُؤْمِنِينَ ۞ يُخَدِعُونَ اللَّهَ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَخْدَعُونَ اللَّهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَمَا يَخْدُعُونَ ۞ فِي قُلُوبِهِم مَّرَضٌ فَزَادَهُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَاكُمُ اللَّهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَاكُ اللِيمُ بِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ ۞ [البقرة: ٨ ـ ١٠].

#### ما جاء في الرقى والتمائم

في «الصحيح» عن أبي بشير الأنصاري رضي الله عنه أنه كان مع رسول الله على بعض أسفاره، فأرسل رسولاً أن لا يبقين في رقبة بعير قلادة من وتر أو قلادة إلا قطعت. وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله على يقول: «إن الرقى والتمائم والتولة شرك». رواه أحمد وأبو داود. وعن عبدالله بن عكيم مرفوعاً: «من تعلق شيئاً وكل إليه». رواه أحمد والترمذي.

«التمائم»: شيء يعلق على الأولاد من العين، لكن إذا كان المعلق من القرآن، فرخص فيه بعض السلف، وبعضهم لم يرخص فيه، ويجعله من المنهي عنه، منهم ابن مسعود رضي الله عنه.

و «الرقى»: هي التي تسمى العزائم، وخص منه الدليل ما خلا من الشرك، فقد رخص فيه رسول الله ﷺ من العين والحمة.

و «التولة»: شيء يصنعونه يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها، والرجل إلى امرأته.

وروى أحمد عن رويفع قال: قال لي رسول الله ﷺ: «يا رويفع! لعل الحياة تطول بك، فأخبر الناس أن من عقد

لحيته، أو تقلد وتراً، أو استنجى برجيع دابة أو عظم، فإن محمداً برىء منه».

وعن سعيد بن جبير رضي الله عنه، قال: «من قطع تميمة من إنسان كان كعدل رقبة». رواه وكيع. وله عن إبراهيم قال: كانوا يكرهون التمائم كلها، من القرآن وغير القرآن.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير الرقى والتمائم.

الثانية: تفسير التولة.

الثالثة: أن هذه الثلاث كلها من الشرك من غير استثناء.

الرابعة: أن الرقية بالكلام الحق من العين والحمة ليس من ذلك.

الخامسة: أن التميمة إذا كانت من القرآن فقد اختلف العلماء: هل هي من ذلك أم لا؟

السادسة: أن تعليق الأوتار على الدواب عن العين، من ذلك.

السابعة: الوعيد الشديد على من تعلق وتراً.

الثامنة: فضل ثواب من قطع تميمة من إنسان.

التاسعة: أن كلام إبراهيم لا يخالف ما تقدم من الاختلاف؛ لأن مراده أصحاب عبدالله بن مسعود.

### باب ما جاء في بيان أن الرقى والتمائم والتولة شرك

وما فيها من الهضم لجنّاب الربوبية، وقد قال الله: ﴿ قُلْ مَن ذَا الله عَلَمُ مَن ذَا الله عَلَمُ مَن ذَا الله عَلَمُ مِن الله عَلَمُ الله عَلمُ ا

وما فيها من التوكل على غيره، وقد قال الله: ﴿ فَإِنَّكُمْ غَلِلْهُونَ وَعَلَى اللهِ اللهِ : ﴿ فَإِنَّكُمْ غَلِلْهُونَ وَعَلَى اللهِ فَتَوَكَّلُوا إِن كُنتُم مُوِّمِنِ مِن ﴿ المائدة: ٢٣].

هذا والرسول ﷺ كان من شأنه أن يحمي جناب التوحيد بكل وجه ويسد طرق الشرك من كل جهة حتى إنه ﷺ حماه بابتعاده عن مظان الشرك حسماً للمادة.

في الصحيح عن أبي بشير الأنصاري أنه كان مع النبي وقي بعض أسفاره فأرسل رسولاً «ألا يبقينً في رقبة بعير قلادة من وتر أو قلادة إلا قطعت» (١) . فإن القلادة التي للزينة ليست من الشرك ولكنه مظنة للشرك؛ لأنه يشبه التمائم في التعليق وأنه ولي نهى عنها مطلقاً. فإن قلت: من أين يعرف الإطلاق؟ قلت: من قوله ولي أو قلادة بالتنكير والنكرة بعد النفي يفيد العموم، وأيضاً أنه وقال: أو قلادة نهياً للمشابهة ومظنة للشرك.

وعن ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ قال: سمعت رسول

<sup>(</sup>۱) رواه البخاري (۳۰۰۵)، ومسلم (۲۱۱۵) من حديث أبي بشير به.

الله على الله على الرقى والتمائم والتولة شرك (۱) رواه أحمد وأبو داود. وعن عبدالله بن عكيم مرفوعاً: من تعلق شيئاً وكل إليه. رواه أحمد والترمذي (۲)، والتمائم جمع تميمة والتميمة شيء يعلق على الأولاد من العين.

واختلف هل هي منهي عنها على العموم أو إذا لم يكن من القرآن، فقال أهل العلم: إن التمائم منهي عنها لكن إذا كان المعلق من القرآن فرخص فيه بعض السلف وبعضهم لم يرخص فيه ويجعله أيضاً من المنهي عنه حسماً للمادة منهم ابن مسعود والرقى هي التي تسمى العزائم، والعزائم أنواع متعددة منها ما فيه الشرك الصريح كالعزائم التي فيها دعوة الجن والملائكة والأنبياء والاستعانة بهم والاستعاذة بهم كما رأيناه عياناً، ومنها ما فيه البدع كالعزائم التي يتوسل فيها إلى مخلوق نبيّ أو غير نبيّ صالح أو طالح وكلها منهي عنها وخص منها المدليل ما خلا من الشرك والبدع فقد رخص فيه رسول الله على من العين والحمة قال على الله الله عنه أو حُمّة الخرجه أبو داود (٣) عنه عنه الحاء وفتح الميم اللدغة، وعن عوف بن مالك ـ رضي الله عنه ـ قال: كنا نرقى في الجاهلية فقلنا يا رسول الله كيف ترى في غنه ـ قال: «اغْرَضُوا عليَّ رُقاكم ثم قال: لا بأس بما ليس فيه شرك»

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۸۸۳) وابن ماجه (۳۵۳۰) وأحمد (۱/ ۳۸۱) من حدیث ابن مسعود، وله طرق یتقوی بها عند الحاکم (۲۱۷/٤، ۲۱۷).

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥٧٠٥، ٥٧٥٥)، ومسلم (٢٢٠)، من حديث بريدة مرفوعاً.

أخرجه مسلم وأبو داود (۱۱)، والتولة بكسر التاء وفتح اللام شيء يصنعونه على أنواع شتى واختراعات متفرقة وتفننات مختلفة من أنواع السحر الذي من فعله ليس له في الآخرة من خلاق.

واعلم أن الله تعالى جعل للسحر تأثيراً؛ فتنة واستخباراً ليميز الخبيث من الطيب ومؤثر الدنيا من مؤثر الآخرة، والعاصي من المطيع، والسحر لغة كل ما لطف مأخذه ودق، وفي الاصطلاح: ما يحدث بخوارق العادات والأمور المستنكرات ويأتي بيانها في الجملة في باب السحر ومنه ما يزعمون أنه يحبب المرأة إلى زوجها والرجل إلى امرأته جهلاً بالله وبكتابه المنزل على رسوله المرسل، لأن الزاعم لو علم أنه لا يحرك محرك ولا يسكن ساكن ولا يقع أمر من المحبة والعداوة إلا بإذن الله وحوله وقوته ما تعلق بغير الله لاسيما بأمور قد نهى الله عنها ولا تغني عنهم شيئاً، ولو علم قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسُّكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُ ۚ إِلَّا هُوَّ وَإِن يَمْسَسْكَ عِخَيْرِ فَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ۖ ﴿ الْأَنْعَامُ: ١٧]. مَا تَعْلَقُ بَغْيَرُهُ، وَفِي الْحَدَيْثُ عَنَ ابْنُ عَبَاسُ ـ رضى الله عنهما ـ: «إذا سألت فاسئل الله، وإذا استعنت فاستعن بالله فإن العباد لو اجتمعوا على أن ينفعوك بشيء لم يكتبه الله تعالى لك لم يقدروا على ذلك، ولو اجتمعوا على أن يضروك بشيء لم يكتبه الله تعالى عليك لم يقدروا على ذلك»(٢) الحديث، فكيف يتصور عليك من مؤمن صادق بهذه الآية وأشباهها وهذا الحديث وأمثاله ثم يريد نفعاً أو ضرًّا من غير الله لاسيما من المنهيات، بلى من يدعى الإيمان

١) أخرجه مسلم (٢٢٠٠) من حديث عوف بن مالك مرفوعاً.

<sup>(</sup>۲) أخرجه الترمذي (۲۰۱٦)، وأحمد (۳۰۱ ۳۰۷ من حديث ابن عباس مرفوعاً. وللحديث طرق أخرى.

ويلبس إيمانه بشرك وكفر فيتصور منه فإذاً يكون كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَ عَكِلُمُواْ لَمَنِ ٱشْتَرَىٰنُهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً ﴾ [البقرة: ١٠٢]. وروى أحمد عن رويفع قال: قال رسول الله ﷺ: «يا رويفع لعل الحياة تطول بك فأخبر الناس أن من عقد لحيته »(١) قيل: إن الرجل في الجاهلية إذا أراد حرب ضِدِّه وقرْنِه عَقَدَ لحيته سبع عقدات يرى بها الظفر والنصر على عدوه متكلاً على ذلك من دون الله، وقيل: عقد لحيته أي عالجها حتى تنعقد وتتجعد، من قولهم: جاء فلان عاقد عنقه إذا لواها، وقيل: إن الأعاجم كانت تفعل ذلك فنهوا عن التشبه بهم، وقيل: إنهم كانوا يفعلونه ويزعمون أنه يرد العين ويدفع المكاره، فبين رسول الله ﷺ أن من عقد لحيته بأي مقصد كان «أو تقلد وتراً» كرر لزيادة تأكيد الحرمة والنهى «أو استنجى برجيع دابة» اختلف أهل العلم هل نهى عنه لنجاسته أو لأنه طعام دواب الجن، والصواب أنه لأجل أنه طعام لها لما في الحديث عن ابن مسعود \_ رضي الله عنه \_ قال: لما قدم وفد الجن على رسول الله ﷺ قالوا: يا رسول الله إنْهَ أمتك أن يستنجوا بعظم أو روث أو حممة فإن الله جعل لنا فيها رزقاً، فنهانا رسول الله ﷺ عن ذلك، أخرجه أصحاب السنن وهذا لفظ أبي داود(٢). والحممة الفحمة، ولأن الرجيع الذي ورد في الحديث مطلق عام في كل رجيع من أنواع الدواب وليس كل رجيع نجساً، لأن رجيع ما يؤكل لحمه ليس بنجس بالأحاديث المتواترة على الأشهر «أو استنجى بعظم»

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۱۰۸/٤، ۱۰۹) وأبو داود (۳۲) والنسائي (۸/ ۱۳۵، ۱۳۲) من حديث رويفع مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٩) من حديث عبدالله بن مسعود مرفوعاً، وله شاهد.

والاختلاف فيه كالاختلاف في الرجيع «فإن محمداً برىء منه».

وعن سعيد بن جبير قال: من قطع تميمة بالتنكير تعميماً حسماً للمادة التي تؤول إلى الشرك من إنسان صغيراً أو كبيراً ذكراً أو أنثى كانت كعدل رقبة أعتقتها لله تعالى أي أجر قطعها يعادل أجر إعتاق رقبة مسلمة لله تعالى رواه وكيع.

وله عن إبراهيم النخعي كانوا أي الصحابة ومن تبعهم بإحسان يكرهون التمائم كلها من القرآن وغيره فقد صرح إبراهيم بفعل الصحابة ومن تبعهم بإحسان أنهم لا يعلقون التمائم كلها لا من القرآن ولا من غيره، ومعلوم بالضرورة أنهم - رضي الله تعالى عنهم - يمشون على أثر الرسول ويتبعون قوله وفعله ولو علموا من الرسول رخصة في الذي من القرآن ما كرهوا الكل فتأمل.

## من تبرك بشجرة أو حجر ونحوهما

وقول الله تعالى: ﴿أَفْرَأَيْتُمُ اللَّاتُ وَالْعَرَى ﴾.

[النجم: ١٩ \_ ٢٢].

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النجم.

الثانية: معرفة صورة الأمر الذي طلبوا.

الثالثة: كونهم لم يفعلوا.

الرابعة: كونهم قصدوا التقرب إلى الله بذلك، لظنهم أنه يحبه.

الخامسة: أنهم إذا جهلوا هذا فغيرهم أولى بالجهل.

السادسة: أن لهم من الحسنات والوعد بالمغفرة ما ليس لغيرهم.

الثامنة: الأمر الكبير، وهو المقصود: أنه أخبر أن طلبتهم كطلبة بني إسرائيل لما قالوا لموسى: ﴿اجعل لنا إلها ﴾. [الأعراف: ١٣٧].

التاسعة: أن نفي هذا من معنى «لا إله إلا الله»، مع دقته وخفائه على أولئك.

العاشرة: أنه حلف على الفُتيا، وهو لا يحلف إلا لمصلحة.

الحادية عشرة: أن الشرك فيه أكبر وأصغر؛ لأنهم لم يرتدوا بهذا.

الثانية عشرة: قولهم: (ونحن حدثاء عهد بكفر) فيه أن غيرهم لا يجهل ذلك.

الثالثة عشرة: التكبير عند التعجب، خلافاً لمن كرهه.

الرابعة عشرة: سد الذرائع.

الخامسة عشرة: النهي عن التشبه بأهل الجاهلية.

السادسة عشرة: الغضب عند التعليم.

السابعة عشرة: القاعدة الكلية، لقوله «إنها السنن».

الثامنة عشرة: أن هذا علم من أعلام النبوة، لكونه وقع كما أخبر.

التاسعة عشرة: أن كل ما ذم الله به اليهود والنصارى في القرآن أنه لنا.

العشرون: أنه متقرر عندهم أن العبادات مبناها على الأمر، فصار فيه التنبيه على مسائل القبر. أما «من ربك»؟ فواضح، وأما «من نبيك»؟ فمن إخباره بأنباء الغيب، وأما «ما دينك»؟ فمن قولهم: «اجعل لنا إلهاً» إلخ.

الحادية والعشرون: أن سُنة أهل الكتاب مذمومة كسنة المشركين.

الثانية والعشرون: أن المنتقل من الباطل الذي اعتاده قلبه لا يؤمن أن يكون في قلبه بقية من تلك العادة لقولهم: ونحن حدثاء عهد بكفر.

شرح الباب ۸ باب في بيان أن من تبرك بشجر أو حجر ونحوهما من بنية أو حجارة أو قبر أو موطىء أو أثر وما أشبه ذلك أشرك وكفر بالكتاب والسنة

وأما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ أَفَرَءَيْتُمُ ٱللَّكَ وَٱلْعُزَّىٰ ۞ وَمَنَوْهَ الثَّالِئَةَ ٱلْأُخْرَىٰ ۞ [النجم: ١٩، ٢٠]. قال غير واحد من السلف:

إن اللات كان رجلاً صالحاً يلت السويق للحاج فمات فعكفوا على قبره فلما تمكن رسول الله على من ثقيف أمر المغيرة بن شعبة وأبا سفيان أن يهدماه.

وأما العزى قال هشام (۱): حدثني أبي عن أبي صالح عن ابن عباس قال: كانت العزى شيطانة تأتي ثلاث سمرات ببطن نخلة فلما افتتح رسول الله على مكة بعث خالد بن الوليد فقال: «أيت بطن نخلة فإنك ستجد ثلاث سمرات فاعضد الأولى فأتاها فعضدها فلما جاء إليه قال: هل رأيت شيئا؟ قال: لا، قال: فاعضد الثانية، فأتاها فعضدها ثم أتى النبي على فقال: هل رأيت شيئا؟ قال: لا، قال: فاعضد الثالثة، فأتاها فإذا هو بحبشية نافشة شعرها واضعة يديها على عاتقها تصرف بأنيابها وخلفها سدنتها، فقال خالد: كفرانك لا سبحانك إني رأيت الله قد أهانك ثم ضربها ففلق رأسها فإذا هي حممة ثم عضد الشجرة وقتل السادن ثم أتى النبي على فأخبره أن تلك العزى ولا عزى بعدها.

وأما مناة فكانت بالمشلّل عند قديد بين مكة والمدينة وكانت خزاعة والأوس والخزرج في الجاهلية يعظمونها ويهلون منها للحج

<sup>(</sup>١) السيرة لابن هشام (١٣٨/٤).

إلى الكعبة، روى البخاري عن عائشة نحوه (۱) وقد كان بجزيرة العرب وغيرها طواغيت أخر يعظمها العرب كتعظيم الكعبة غير الثلاثة التي نص الله تعالى عليها في كتابه العزيز، إنما ذكر هذه لأنها أشد من غيرها، قال ابن إسحاق: وقد كانت قد اتخذت مع الكعبة طواغيت وهي بيوت تعظمها كتعظيم الكعبة لها سدنة وحجاب ويهدى لها كما يهدى للكعبة ويطاف بها كالكعبة وتنحر عندها وهي تعرف فضل الكعبة عليها لأنها كانت قد عرفت أنها بيت إبراهيم عليه السلام ومسجده، وكانت لقريش وبني كنانة العزى بنخلة وكانت سدنتها وحجابها بني شيبان من سليم حلفاء بني هاشم. قال ابن إسحاق: وكانت اللات لثقيف بالطائف وكانت سدنتها وحجابها بني مغيث وقد بعث إليها رسول الله على المغيرة بن شعبة وأبا سفيان صخر بن حرب فهدماها وجعلا مكانها مسجداً بالطائف.

قال ابن إسحاق: وكانت مناة للأوس والخزرج ومن دان بدينهم من أهل يثرب على ساحل البحر من ناحية المشلّل بقديد فبعث إليها رسول الله على المغيرة وأبا سفيان فهدماها، ويقال على بن أبي طالب - رضي الله عنه ـ قال: وكان ذو الخلصة لدوس وخثعم وبجيلة ومن كان ببلادهم من العرب بيتاً له وكان يقال لها الكعبة اليمانية والكعبة التي بمكة الكعبة الشمالية فبعث رسول الله على جرير بن عبدالله البجلي فهدمه، قال: وكانت فلس (٢) لطي ومن يليها بجبل طي بين سَلْمَى وأجا قال ابن هشام: فحدثني بعض أهل العلم أن رسول الله على بن أبي طالب فهدمه واصطفى منه سيفين الرسوب والمخدم فنفله على بن أبي طالب فهدمه واصطفى منه سيفين الرسوب والمخدم فنفله

<sup>(</sup>١) البخاري (٨/ ٦١٣).

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصل.

إياهما رسول الله على فهما سيفا على، قال ابن إسحاق: وكان لحمير وأهل اليمن بيتاً بصنعاء يقال له: إريام وذكر أنه كان به كلب أسود وأن الحَبْرين اللذين ذهبا مع تُبّع استخرجاه وقتلاه وهدما البيت، قال ابن إسحاق: وكانت رضى بيتاً لبني ربيعة بن كعب بن سعد بن زيد بن مناة بني تميم ولها يقول المستوعر بن ربيعة بن كعب بن سعد حين هدمها في الإسلام:

ولقد شددت على رضاء شدة فتركتها قفراً بقاع اسمحا قال ابن هشام: يقال إنه عاش ثلاث مائة وثلاثين سنة وهو القائل: ولقد سئمت من الحيات وطولها وعمرت من عدد السنين مئينا مائة حذيتها بعدها مائتان لي وعمرت من عدد الشهور سنينا هل ما بقي إلا كما قد فاتنا يوم يمر وساعة تحرونا قال ابن إسحاق: وكان ذو الكعبات لبكر وتغلب بن وائل وإياد بسنداد وله يقول أعشى بن قيس بن ثعلبة:

بين الخورنق والسدير وبارق والبيت والكعبات من سنداد وقال ابن إسحاق: وكان لبني ملكان بن كنانة بن خزيمة بن مدركة صنم يقال له: سعد، صخرة بفلاة من الأرض طويلة، فأقبل رجل من بني ملكان بإبل له مؤبلة ليقفها عليه ابتغاء بركته فيما يزعم، فلما رأته الإبل وكانت تهرق عليه الدماء ففرت منه فذهبت في كل وجه فغضب ربها فأخذ حجراً فرماه به ثم قال: لا بارك الله فيك نفرت إبلي، فخرج في طلبها حتى جمعها، فلما اجتمعت له قال:

أتينا إلى سعد ليجمع شملنا فشتتنا سعد فلا نحن في سعد وهل سعد إلا صخرة بتنوفة من الأرض لا تدعو بغي ولا رشد وأمّا السُّنّةُ: فعن أبي واقد الليثي قال: خرجنا مع

رسول الله على ونحن حدثاء عهد بكفر ما عرفنا بعد حقائق الألوهية ولا دقائق الشركية وفينا بقية من الجهل لعدم تمكننا في العلم الشرعي وللمشركين سدرة يعكفون عندها ويتظللون تحتها وينوطون بها أسلحتهم تألها ومحبة من دون السدر والأشجار يقال لها: ذات أنواط لتنوطهم عليها السلاح فمررنا بسدرة فقلنا: يا رسول الله اجعل لنا ذات أنواط جهلاً بالمعنى والمآل كما لهم ذات أنواط، فقال رسول الله على: «الله أكبر» تعظيماً لله وتنزيها عن المشابهة والمماثلة «إنها السنن» أي سنن النين من قبلكم «قلتم والذي نفسي بيده كما قالت بنو إسرائيل اجعل لنا إلها كما لهم آلهة. قال إنكم قوم إسرائيل اجعل لنا إلها كما لهم آلهة. قال إنكم قوم تجهلون لتركبن سنن من كان قبلكم». رواه الترمذي وصححه (۱).

قال الطرطوشي ـ رحمه الله ـ من علماء المالكية في كتاب «الحوادث والبدع»: روى البخاري عن أبي واقد الليثي إلخ فانظروا رحمكم الله أينما وجدتم سدرة يقصدها الناس وينوطون بها الخرق فهي ذات أنواط فاقطعوها، ولذلك لما رأى عمر ـ رضي الله عنه ـ أن الناس يقصدون الشجرة التي بايع تحتها أهل بيعة الرضوان أمر بقطعها خوفاً من الفتنة وحذراً مما نبه عليه رسول الله على من المشابهة بالمشركين.

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢١٨٠) وأحمد (٢١٨/٥) من حديث أبي واقد الليثي مرفوعاً.

### ما جاء في الذبح لغير الله

وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَنُسُكِى وَعَيَاىَ وَمَعَاقِ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ لَهُ شَرِيكَ لَلْمُ ﴾ [الأنعام: ١٦٢ - ١٦٣]. وقوله: ﴿ فَصَلَّ لَرَبِّكَ وَٱنْحَرُّ ﴿ إِنْكُ وَالْحَوْدِ: ٢].

عَنَ علي رضي الله عنه قال: حدثني رسول الله علي الله عنه بأربع كلمات: «لعن الله من ذبح لغير الله، لعن الله من لعن والديه. لعن الله من آوى محدثاً، لعن الله من غير منار الأرض». رواه مسلم.

وعن طارق بن شهاب، أن رسول الله على ذباب «دخل الجنة رجل في ذباب» ودخل النار رجل في ذباب قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله؟! قال: «مر رجلان على قوم لهم صنم لا يجوزه أحد حتى يقرب له شيئاً، فقالوا لأحدهما قرب قال: ليس عندي شيء أقرب قالوا له: قرب ولو ذباباً، فقرب ذباباً، فخلوا سبيله، فدخل النار، وقالوا للآخر: قرب، فقال: ما كنت لأقرب لأحد شيئاً دون الله عز وجل، فضربوا عنقه فدخل الجنة». رواه أحمد.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير ﴿إن صلاتي ونسكي ﴾.

الثانية: تفسير ﴿فصل لربك وانحر﴾.

الثالثة: البداءة بلعنة من ذبح لغير الله.

الرابعة: لعن من لعن والديه، ومنه أن تلعن والدي الرجل فيلعن والديك.

الخامسة: لعن من آوى مُحدثاً وهو الرجل يُحدث شيئاً يجب فيه حق لله فيلتجيء إلى من يجيره من ذلك.

السادسة: لعن من غيَّر منار الأرض، وهي المراسيم التي تفرق بين حقك من الأرض وحق جارك، فتغيرها بتقديم أو تأخير.

السابعة: الفرق بين لعن المعين، ولعن أهل المعاصي على سبيل العموم.

الثامنة: هذه القصة العظيمة، وهي قصة الذباب.

التاسعة: كونه دخل النار بسبب ذلك الذباب الذي لم يقصده، بل فعله تخلصاً من شرهم.

العاشرة: معرفة قدر الشرك في قلوب المؤمنين، كيف صبر ذلك على القتل، ولم يوافقهم على طلبتهم، مع كونهم لم يطلبوا منه إلا العمل الظاهر.

الحادية عشرة: أن الذي دخل النار مسلم؛ لأنه لو كان كافراً لم يقل: «دخل النار في ذباب».

الثانية عشرة: فيه شاهد للحديث الصحيح «الجنة أقرب إلى أحدكم من شراك نعله، والنار مثل ذلك».

الثالثة عشرة: معرفة أن عمل القلب هو المقصود الأعظم حتى عند عبدة الأوثان.

## باب في بيان ما جاء في النهي عن الذبح لغير الله عز وجل من شرح الباب الكتاب والسنة

وإنه شرك وإن من فعله دخل النار مخلداً إن لم يتب منه.

أمَّا الكتاب فذكر الشيخ آيتين الأولى: وقول الله تعالى: وقول الله تعالى: وقُلْ إِنَّ صَلَاقِ وَمُشَكِى وَعَيَاى وَمَمَاقِ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ اللهِ لَا شَرِيكَ لَلْمُ وَلِمُنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ ال

وفي السنة قوله ﷺ: «ماض فيَّ حكمك، عدل فيَّ قضاؤك»<sup>(۱)</sup> وقوله: «أبوء بنعمتك علي، وأبوء بذنبي»<sup>(۲)</sup>. قوله: ونسكي أي

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (١/ ٣٩١، ٤٥٢) من حديث عبدالله بن مسعود.

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲۳۰٦) وأحمد (٤/ ١٢٢، ١٢٤) والنسائي (٨/ ٢٧٩) والترمذي (٣٩٩٣) من حديث شداد بن أوس مرفوعاً.

ذبائحي وقرباني كلها لله تعالى، ومحياي أي ما أنا عليه في حال حياتي من الإيمان والطاعة، قوله: مماتي أي ما أنا عليه بعد مماتي من الرضى والتدبير في حق المماليك والصدقات كلها لله الذي هو رب العالمين وهو ربي خلقني ورزقني وهداني فهو مالكي وسيدي وأنا عبده لا أشرك معه في عبادتي ونياتي غيره، فكما أنه متفرد بخلقي ورزقى أعبده وحده ولا أشرك به أحداً.

والآية الثانية قوله تعالى: ﴿ فَصَلِّ لِرَبِّكَ وَٱلْحَرِ اللهِ ﴾ [الكوثر: ٢]. أمر الله رسوله أن يصلي وينحر له حكماً له ولأمته فكما أنه لو صلى أحد لغير الله كفر فكذلك من نحر وذبح لغير الله، لأن النحر معطوف على الصلاة وحكم المعطوف حكم المعطوف عليه والكل بصيغة الأمر.

وأما الدليل من السنة على نهي الذبح لغير الله فذكر الشيخ حديثين أحدهما: عن علي (١) \_ رضي الله عنه \_ قال: حدثني رسول الله عنه بأربع كلمات: «لعن الله أي طرد عن رحمته ومنع، واللعن في اللغة بمعنى الطرد والمنع، فكل ملعون مطرود عن رحمة الله تعالى، وربما يتعدى لعنة الله إلى السابع من الولد، كما في الحديث: إني أنا الله إذا رضيت باركت وليس لبركتي انتهاء، وإذا غضبت لعنت ولعنتي تبلغ السابع من الولد (٢)، الحديث، نعوذ بالله من غضبه ولعنه وعقابه من ذبح لغير الله قدم الرسول على لعن من ذبح لغير الله أكبر الكبائر وأنه هدم لأصل الإسلام الذي هو إفراد الله بالعبادة، عن ابن مسعود قال: أكبر الكبائر الإشراك بالله والشرك يهدم بالعبادة، عن ابن مسعود قال: أكبر الكبائر الإشراك بالله والشرك يهدم بالعبادة، عن ابن مسعود قال: أكبر الكبائر الإشراك بالله والشرك يهدم

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۱۹۷۸) من حديث علي مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) رواه أبو نعيم في «حلية الأولياء» (٤١/٤ ــ ٤٢) من حديث وهب بن منبه.

بنيان الإسلام من أساسه، قال تعالى: ﴿ وَلَقَدْ أُوحِيَ إِلَيْكَ وَإِلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِكَ لَهِنْ أَشْرَكْتَ لَيَحْبَطَنَّ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَّ مِنَ ٱلْخَسِرِينَ ١٥٠ ﴿ [الزمر: ٦٥]. ثم قال رسول الله ﷺ: «لعن الله من لعن والديه» ذكر لعن والديه بعد الذبح لغير الله لأنه أكبر الكبائر بعد الشرك بالله، ذكر البخاري عن الشعبي عن عبدالله بن عمرو: جاء أعرابي إلى النبي ﷺ فقال: يا رسول الله ما الكبائر؟ قال: «الإشراك بالله، قال: ثم ماذا؟ قال: ثم عقوق الوالدين، قال: ثم ماذا؟ قال: ثم اليمين الغموس، قلت: وما اليمين الغموس؟ قال: الذي يقتطع مال امرىء مسلم فيقسم أنه هو فيها كاذب، الحديث (١). ثم قال على الله من آوى محدثاً» وهذا من الأمور التي تقدح في الإسلام وفي محبة الله، كيف لا ولو تصور أن رجلاً أعان من عصاك بحفظه عنك من أن تؤدبه بما يستحق بغير رضاك غضبت عليه وأبعدته عنك، فكيف رب البرية يأمر فيخالف أمره أحد وينهى عن شيء فيأتيه ثم تؤوي هذا المخالف عن الأدب وتعينه فكيف لا يستحق آوي المخالف المحدث الطرد والمنع عن رحمة الله؟ فتأمل.

ثم قال ﷺ: «لعن الله من غيّر منار الأرض» أي رسومها، وأماراتها التي تدل على اعتزال كل حق آدمي عن حق آخر، وذلك لأنه ظلمه بتغيير حقه وأخذ حقه من غير حق فحينئذ يستحق من الله الطرد والمنع عن رحمته، رواه مسلم.

والحديث الثاني على نهي الذبح لغير الله وشركيته. وعن طارق بن شهاب أن رسول الله ﷺ قال: «دخل الجنة رجل

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٦٧٥ و٦٨٧٠ و٦٩٢٠).

في ذباب، ودخل النار رجل في ذباب» قالوا: وكيف ذلك يا رسول الله؟ استغراباً وتعجباً من دخولهما الجنة والنار وليس لهما سبب إلا الذباب فاستفهموه لكي يبين لهم ما استغربوه ويكشف عنهم ما أشكل عليهم قال رسول الله على "مر رجلان على قوم لهم صنم لا يجاوزه أحد حتى يقرب له شيئاً. قليلاً أو كثيراً حقيراً أو جليلاً لإطلاق الشيء على كل ذلك فقالوا لأحدهما قرّب للصنم شيئاً قال: ليس عندي شيء أقرّب به قالوا قرّب له ولو ذباباً ضبطاً وحفظاً لأمرهم لئلا يختل فيترك فاستحقر الذباب وقصد نجاته من عذابهم فقرب للصنم ذباباً فخلوا سبيله فدخل النار بسبب قربانه الذباب للصنم، وقالوا للآخر قرب فقال: ما كنت أقرب لأحد شيئاً دون الله عز وجل فضربوا عنقه فدخل الجنة (١) لامتناعه عن التقرب لغير الله تعالى فضربوا عنقه فدخل الجنة (١) لامتناعه عن التقرب لغير الله تعالى إيمانا واحلالاً وتعظيماً لله تعالى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد في «الزهد» (۲۲)، وأبو نعيم في «الحلية» (۲۰۳/۱) عن طارق بن شهاب عن سلمان ـ رضي الله عنه ـ موقوفاً.

لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله

وقول الله تعالى: ﴿ لَانَقُمُ فِيهِ أَبَدُا ﴾ [التوبة: ١٠٨]. عن ثابت بن الضحاك رضي الله عنه، قال: نذر رجل أن ينحر إبلاً ببُوانة، فسأل النبي على فقال: «هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد»؟ قالوا: لا. قال: «فهل كان فيها فيها عيد من أعيادهم؟ قالوا: لا. فقال رسول الله على: «أوف بنذرك، فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله، ولا فيما لا يملك ابن آدم». رواه أبو داود، وإسناده على شرطهما.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير قوله: ﴿ لَا نَقُدُ فِيهِ أَبَدُأَ ﴾ [التوبة: ١٠٨].

الثانية: أن المعصية قد تؤثر في الأرض، وكذلك الطاعة.

الثالثة: رد المسألة المشكلة إلى المسألة البينة ليزول الإشكال.

الرابعة: استفصال المفتي إذا احتاج إلى ذلك.

الخامسة: أن تخصيص البقعة بالنذر لا بأس به إذا خلا من الموانع.

السادسة: المنع منه إذا كان فيه وثن من أوثان الجاهلية ولو بعد زواله.

السابعة: المنع منه إذا كان فيه عيد من أعيادهم ولو بعد زواله.

الثامنة: أنه لا يجوز الوفاء بما نذر في تلك البقعة؛ لأنه نذر معصية.

التاسعة: الحذر من مشابهة المشركين في أعيادهم ولو لم يقصده.

العاشرة: لا نذر في معصية.

الحادية عشرة: لا نذر لابن آدم فيما لا يملك.

# باب في بيان ما يدل على أنه لا يباح لمسلم أن يذبح لله بمكان يُذبح فيه لغير الله

شرح الباب

بل ينهى عن ذلك لأنه تحنيث بالإشراك بالله فيه وأنه موضع تهمة من رآك فيه ذابحاً اتهمك بأنكر المنكرات أي الشرك بالله، وقد ورد عنه على أنه قال: «اتقوا موضع التهم»(١) وأيضاً يقتدي بك الجهال فيفشوا الشرك. ونهيه من الكتاب والسنة:

أما الكتاب فقوله تعالى: ﴿ لَا نَقُمُ فِيهِ أَبَدُا ﴾

[التوبة: ١٠٨]. أي في المسجد الذي اتخذه المنافقون مسجداً ضراراً وكفراً وتفريقاً بين المؤمنين وإرصاداً لمن حارب الله ورسوله، روي أن بني عمرو بن عوف لما بنوا مسجد قباء سألوا رسول الله على أن يأتيهم فيؤمهم فأتاهم فأمّهم وصلى فيه وكان بالمدينة أبو عامر الراهب تنصر في الجاهلية، وما آمن بمحمد على، وبعد وقعة بدر التحق بقريش وحثهم على المحاربة وكان معه في أحد ثم ذهب إلى عظيم الروم وكتب إلى أعوانه من المنافقين يعدهم ويمنيهم أنه سيقدم بجيش لمحاربة الإسلام وأمرهم ببناء مسجد له فبنوا مسجد الضرار إلى جنب مسجد قباء إرصاداً لرجوعه من عند عظيم الروم فلما أتموا بناءه أتوا رسول الله على حين رجع من تبوك وقالوا: أقمنا مسجداً للضعفاء وذوي العلة والليلة المطيرة نلتمس تصلي فيه وتدعو بالبركة فنوى أن يأتيهم فنزلت في تكذيبهم الآيات، فأمر رسول الله على بهدمه فهدموه وأحرقوه بأمره بي تكذيبهم الآيات، فأمر رسول الله على بهدمه فهدموه وأحرقوه بأمره بي ثمراراً

<sup>(</sup>١) أورده الغزالي في الإحياء (٣١/٣) وعلق عليه العراقي بقوله: لم أجد له أصلاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن إسحاق في المغازي كما في الدلائل للبيهقي (٢٥٧٥).

وكفراً وتفريقاً بين المؤمنين وإرصاداً لمن حارب الله ورسوله باطناً وفي الظاهر إرادة الصلاة والطاعة فيه حتى إنه نوى رسول الله على أن يأتيهم ويصلي فيه فنهى الله عن قيامه فيه للصلاة فكيف بمواضع تبنى لعبادة غير الله وهتك محارم الله ومعاصي الله؟ فهذه المواضع أولى بالهدم والحرق نقلاً وعقلاً وقد تقدم، قال في ذلك ابن القيم - رحمه الله -: فإن قلت: ما المستدل به من قوله تعالى: ﴿ لاَ نَقْمُ فِيهِ أَبَداً ﴾ [التوبة: ١٠٨]. على عدم الذبح بمكان يذبح فيه لغير الله؟ قلت: لأن الله ينهى رسوله على أن يصلي فيه ومعلوم بالضرورة أن الرسول على يصلي لله وحده لا شريك له ومع ذلك نهي عن الصلاة فيه، وبعد ما فعلوا فيه ضرراً ولا كفراً ولا تفريقاً بل مجرد أن أوجب النهي عن الله بالقيام والصلاة فيه، فكيف بمكان فعل فيه الشرك والكفر؟ فهو أولى بالنهي عن الطاعة فظهر وجه الاستدلال بالآية لما بوّب لأجله الباب.

وأما السنة وعن ثابت بن الضحاك<sup>(۱)</sup> قال: نذر رجل أن ينحر إبلاً ببوانة<sup>(۲)</sup> بضم الباء الموحدة من أسفل موضع يقول فيه وضاح اليمن:

أيا نخلتي وادي بوانة حبذا إذا نام حراس النخيل جناكما نهى ﷺ عن الذبح عند موضع عبده المشركون ومعلوم أن ذلك إنما هو لتعظيم البقعة التي يعظمونها بالتعييد فيها أو لمشاركتهم في التعييد فيها أو لإحياء شعار عيدهم فيها، ولهذا لما خلت عن ذلك أذن في الذبح فيها، وإذا كان تخصيص بقعة عيدهم محذوراً فكيف نفس

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣٣١٣) والبيهقي (١٠/٨٣) من حديث ثابت بن الضحاك.

<sup>(</sup>٢) بضم الباء، وقيل بفتحها، وهو موضع جنوب مكة دون يلملم، وقيل: هضبة من وراء ينبع.

عيدهم خشية أن يكون الذبح سبباً لإحياء أثر هذه البقعة بعد الاندثار وذريعة إلى اتخاذها عيداً.

قال الشيخ ابن تيمية ـ قدس الله سره ـ في «اقتضاء الصراط المستقيم»: «العيد والأزمنة اسم جنس يدخل فيه كل يوم أو مكان لهم فيه اجتماع وكل عمل يحدثونه في هذه الأمكنة والأزمنة فليس النهي عن خصوص أعيادهم بل كل ما يعظمونه من الأوقات والأمكنة التي لا أصل لها في دين الإسلام وما يحدثونه فيهما من الأعمال يدخل في ذلك، وأعياد الكفار كثيرة مختلفة وليس على المسلم أن يبحث عنها ولا يعرفها بل يكفيه أن يعرف فعلا من الأفعال أو يوما أو مكانا أن سبب هذا لفعل وتعظيم هذا المكان أو الزمان من جهتهم ولو لم يعرف سببه الذي من جهتهم فيكفيه أن يعلم أنه لا أصل له في دين الإسلام فإنه إذا لم يكن له أصل فإما أن يكون قد أحدثه بعض الناس من تلقاء نفسه أو يكون مأخوذاً عنهم فأقل أحواله أن يكون من البدع ونحن ننبه على ما رأينا كثيراً من بعض الناس قد وقعوا فيه.

فمن ذلك الخميس الحقير الذي في آخر صومهم فإنه يوم عيد المائدة فيما يزعمون ويسمونه: عيد العشاء، وهو الأسبوع الذي يكون فيه من الأحد إلى الأحد هو عندهم الأكبر فجميع ما يحدثه الإنسان فيه من المنكرات منهي عنه فمنه: خروج النساء وتبخير القبور ووضع الثياب على السطح وكتابة الورق وإلصاقها بالأبواب واتخاذه موسما لبيع البخور وشرائه. ومن ذلك ما تفعله النساء من أخذ ورق الزيتون والاغتسال بمائه وقصد الاغتسال من ذلك فإن أصل ذلك ماء المعمودية ومن ذلك ترك الوظائف الراتبة والصنائع والتجارات أو حلق العلم أو غير ذلك واتخاذه يوم راحة وفرح واللعب فيه بالخيل وغيرها على وجه يخالف ما قبله وما بعده من الأيام. والضابط أنه لا يحدث

فيه أمراً أصلاً بل يجعله يوماً كسائر الأيام وقد نهاهم النبي عن اليومين الذين كانا لهم يلعبون فيهما في الجاهلية وأنه على نهى عن الذبح بالمكان إذا كان المشركون يعيدون فيه، قال غير واحد من التابعين وغيرهم في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَشَهَدُونَ النُّورَ ﴾ التابعين وغيرهم في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَشَهَدُونَ النُّورَ ﴾ [الفرقان: ٢٧]. فروى أبو بكر الخلال في الجامع بإسناده عن محمد بن سيرين قال: هو الشعانين، وكذلك ذكر عن مجاهد قال: هو أعياد المشركين، وقال المشركين، وقال القاضي أبو يعلى: مسئلة في النهي عن حضور أعياد المشركين، روى القاضي أبو يعلى: مسئلة في النهي عن حضور أعياد المشركين، روى أبو الشيخ الأصفهاني بإسناده في شروط أهل الذمة عن الضحاك في قوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ الزُّورَ ﴾ [الفرقان: ٢٧]. قال: عيد المشركين».

قلت: إذا كان النهي في الذي يحضر أعيادهم ولو لم يفعل فعلاً أو يفعل لله فكيف بمن يحضر أعيادهم وأماكنهم ويفعل أفعالهم فتأمل حتى تميز بين الناس في الإسلام، فسأل النبي على فقال: «هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يعبد؟ قالوا: لا، قال: فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟ قالوا: لا، فقال رسول الله فهل كان فيها عيد من أعيادهم؟ قالوا: لا، فقال رسول الله على أوف بنذرك». إذا لأنه عدم الموانع التي يمنع الوفاء لأجلها من معاصي الله تعالى «فإنه لا وفاء في معصية الله ولا فيما لا يملك ابن آدم». رواه أبو داود وإسناده على شرطهما. أي البخارى ومسلم.

#### باب

متن الباب ۱۱ من الشرك النذر لغير الله

وقول الله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذِرِ ﴾ [الدهر: ٧]. وقوله: ﴿ وَمَا آنَفَقْتُم مِّن نَفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُم مِّن نَكَذْرِ فَإِثَ ٱللَّهَ يَعْلَمُهُ ﴾ [البقرة: ٢٧٠].

وفي «الصحيح» عن عائشة رضي الله عنها، أن رسول الله ﷺ قال: «من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصى الله فلا يعصه».

فيه مسائل:

الأولى: وجوب الوفاء بالنذر.

الثانية: إذا ثبت كونه عبادة لله فصرفه إلى غيره

شرك.

الثالثة: أن نذر المعصية لا يجوز الوفاء به.

## شرح الباب باب في بيان ما يدل من الكتاب والسنة على أن من الشرك النذر الله

أما من الكتاب فقوله تعالى: ﴿ يُوفُونَ بِالنَّذَرِ وَيَخَافُونَ يَوْمَا كَانَ شَرَّهُ مُ مُسْتَطِيرًا ﴿ وَمَا أَنفَقَتُم مِّن مُسْتَطِيرًا ﴿ وَمَا أَنفَقَتُم مِّن نَفَقَتُم مِّن نَفَقَتُم مِّن نَفَقَةُ مِن نَكَذَرِ فَإِنَ اللَّهَ يَعْلَمُهُ ﴾ [البقرة: ٢٧٠].

فإن قلت: ليس في الآيتين ما يدل على أن النذر شرك، قلت: دلتا على المقصود بالالتزام، لأن الله أثنى على الناذر الموفي وأقرهم على ذلك قضاء منه عبادة له فإذ إنه عبادة ففعله لغيره شرك وكفر.

قال الشيخ قاسم من الحنفية في شرح درر البحار: النذر الذي يقع من أكثر العوام وهو أن يأتي إلى قبر بعض الصالحين قائلاً: يا سيدي فلان إن رد غائبي أو عوفي مريضي أو قضيت حاجتي فلك كذا أو كذا باطل، إجماعاً لوجوه:

منها: أن النذر للمخلوق لا يجوز.

ومنها: ظن أن الميت يتصرف في الأمر، واعتقاد هذا كفر إلى أن قال: إذا عرف هذا فما يؤخذ من الدراهم أو الشمع والزيت ونحوها وينقل إلى ضريح الأولياء فحرام بإجماع المسلمين وقد ابتلي الناس بذلك فتأمل قوله: وقد ابتلي الناس بذلك.

قال أبو العباس ابن تيمية في أجوبة له: وأما النذر للقبور أو سكان القبور أو العاكفين على القبور سواء كانت قبور الأنبياء أو الصالحين فهذا نذر حرام باطل يشبه النذر للأوثان سواء نذر زيت أو شمع أو غير ذلك، قال النبي على: «لعن الله زائرات القبور والمتخذين

عليها المساجد والسرج»(١). وقال على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد. يحذر ما فعلوا»(٢). وقال: «إن من كان قبلكم كانوا يتخذون القبور مساجد ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك»(٣). وقال: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد من بعدي»(٤). وقد اتفق أئمة الدين على أنه لا يشرع بناء المساجد على القبور ولا أن يعلق عليها الستور ولا أن ينذر لها النذور ولا أن يوضع عندها الذهب والفضة، بل حكم هذه الأموال أن تصرف في مصالح المسلمين إذا لم يكن لها مستحق معين ويجب هدم كل مسجد بني على قبر كائن من كان، فإن ذلك من أكبر أسباب عبادة الأوثان كما قال تعالى: ﴿وَقَالُوا كَانَ، فإن ذلك من أكبر أسباب عبادة الأوثان كما قال تعالى: ﴿وَقَالُوا كَانَهُ وَلَا لَذَكُرُنَّ وَلَا لَذَكُرُنَّ وَلَا لَذَكُرُنَّ وَلَا لَا لَا لَا يَعْوَنَ وَلَسَرًا اللَّهِ النوع: ٢٣].

قال السلف: هذه أسماء رجال صالحين فماتوا فعكفوا على قبورهم ثم عبدوهم، ومن نذر نذراً لها لم يجز الوفاء به لما ثبت عن النبي على: «من نذر أن يطيع الله فليطعه، ومن نذر أن يعصي الله فلا يعصه» (٥). وعليه كفارة يمين لقول النبي على: «كفارة نذر كفارة يمين» (٢) إلى أن قال: ومن اعتقد أن النذر لها ينفع أو له أجر فهو

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۲۳٦) والترمذي (۳۲۰) وابن ماجه (۱۵۷۵) من حديث ابن عباس مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١/ ٤٢٢) ومسلم (٥٣١) من حديث عائشة وابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ مرفوعاً.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٥٣٢) من حدث جندب مرفوعاً.

<sup>(</sup>٤) أخرجه أحمد (٢/٦٤) من حديث أبي سعيد الخدري مرفوعاً. وإسناده صحيح.

<sup>(</sup>٥) أخرجه البخاري (٦٦٩٦) وأبو داود (٣٢٨٩) والترمذي (١٥٢٦) والنسائي (٧/٧١) وابن ماجه (٢١٢٦) من حديث عائشة \_ رضي الله عنها \_ مرفوعاً.

<sup>(</sup>٦) أخرجه البخاري (٦٦٠٨) ومسلم (٣/ ١٣٦١/ عبدالباقي) من حديث أبي هريرة مرفوعاً.

ضال جاهل، فقد ثبت في الصحيح عن النبي على ينهى عن النذر فقال: «إنه لا يأتي بخير وإنما يستخرج من البخيل»(١). ومن اعتقد أن النذر للقبور يكشف السوء أو يفتح الرزق أو يحفظه فإنه مشرك كافر قال تعالى: ﴿ قُلِ الدَّعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُونَ كُشُفَ الضَّرِ عَنكُمْ وَلَا تَعَالَى: ﴿ قُلِ الْدَّعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُم مِن دُونِهِ عَلَا يَمْلِكُونَ كُشُفَ الضَّرِ عَنكُمْ وَلَا تَعَالَى: ﴿ قُلِ الْدَعُوا اللَّهِ عَن اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٦٠٩) ومسلم (١٦٤٠) من حديث أبي هريرة مرفوعاً.

#### من الشرك الاستعاذة بغير الله

وقول الله تعالى: ﴿ وَأَنَّكُمْ كَانَ رِجَالُ مِّنَ ٱلْإِنْسِ يَعُوذُونَ بِرِجَالِ مِّنَ ٱلْجِينَ فَزَادُوهُمْ رَهَقًا ﴿ اللِّهِ: ٦].

عن خولة بنت حكيم رضي الله عنها قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق، لم يضره شيء حتى يرحل من منزله ذلك». رواه مسلم.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الجن.

الثانية: كونه من الشرك.

الثالثة: الاستدلال على ذلك بالحديث؛ لأن العلماء استدلوا به على أن كلمات الله غير مخلوقة، قالوا: لأن الاستعاذة بالمخلوق شرك.

الرابعة: فضيلة هذا الدعاء مع اختصاره.

الخامسة: أن كون الشيء يحصل به مصلحة دنيوية من كف شر أو جلب نفع ـ لا يدل على أنه ليس من الشرك.

### باب في بيان ما يدل على أن من الشرك الاستعادة بغير الله من الكتاب والسنة

وأما السنة فعن خولة بنت حكيم قالت: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «من نزل منزلاً فقال: أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق لم يضره شيء حتى يرحل من منزله ذلك». رواه مسلم(١).

فإن قلت: ما المستدل به على الترجمة؟ قلت لما بين الرسول على أن الاستعادة بكلمات الله التامات منطوقاً بان مفهوماً أن الاستعادة بغيرها لا ينبغي للمسلم أن يفعلها وأنها منهي عنها وأنها حرام، وقد

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٧٠٨) من حديث خولة بنت حكيم مرفوعاً.

نص الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ وغيره على أنه لا يجوز الاستعاذة بمخلوق، وهذا مما استدلوا به على أن كلام الله غير مخلوق، قالوا: لأنه ثبت عن الرسول على أنه استعاذ بكلمات الله التامات، وأمر بذلك كقوله: «أعوذ بكلمات الله التامات من شر ما خلق، وأعوذ بكلمات الله التامات كلها من غضبه وعذابه وشر عباده ومن همزات الشياطين وأن يحضرون، وأعوذ بكلمات الله التامات التي لا يجاوزهن بر ولا فاجر من شر ما خلق وذرأ وبرأ ومن شر ما ينزل من السماء وشر ما يعرج فيها، ومن شر ما ذرأ في الأرض ومن شر ما يخرج منها ومن شر فتن الليل والنهار، ومن شر كل طارق إلا طارقاً يطرق بخير يا رحمن ، وقول القائل: أعوذ بالله يستجير بالله فإذا لم يجز أن يستعاذ بمخلوق لا نبي ولا غيره فلا يجوز أن يقال له: أنت خير معاذ يستعاذ بطريق الأولى والأخرى، وقال بعض شيوخ الرؤساء:

يا من ألوذ به فيما أؤمله ومن أعوذ به فيما أحاذره لا يجبر الناس عظماً أنت كاسره ولا يهيضون عظماً أنت جابره

#### باب

### من الشرك أن يستغيث بغير الله أو يدعو غيره

وقول الله تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلْتَ فَإِنّكِ إِذَا مِّنَ الظَّلِمِينَ ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ اللّهِ مِا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُ فَلَا يَضُرُ فَلَا عَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الدِّرْقَ وَاعْبُدُوهُ ﴾ [بونس: ١٠٦]. وقوله: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن اللّهِ الدِّرْقَ وَاعْبُدُوهُ ﴾ [العنكبوت: ١٧]. وقوله: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ إِلَى يَوْمِ الْقِيكَمَةِ ﴾ [الاحقاف: ٥]. وقوله: ﴿ أَمَّن يُجِيبُ الْمُضْطَرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكُشِفُ السُّومَ ﴾ [النمل: ٢٢].

وروى الطبراني بإسناده أنه كان في زمن النبي على منافق يؤذي المؤمنين، فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله على من هذا المنافق. فقال النبي على الله ي الله الله يستغاث بي، وإنما يستغاث بالله عز وجل».

فيه مسائل:

الأولى: أن عطف الدعاء على الاستغاثة من عطف العام على الخاص.

الثانية: تفسير قوله: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ ﴾ [يونس: ٢٠٦].

الثالثة: أن هذا هو الشرك الأكبر.

الرابعة: أن أصلح الناس لو يفعله إرضاءً لغيره صار من الظالمين. الخامسة: تفسير الآية التي بعدها.

السادسة: كون ذلك لا ينفع في الدنيا مع كونه كفراً.

السابعة: تفسير الآية الثالثة.

الثامنة: أن طلب الرزق لا ينبغي إلا من الله، كما أن اللجنة لا تطلب إلا منه.

التاسعة: تفسير الآية الرابعة.

العاشرة: أنه لا أضل ممن دعا غير الله.

الحادية عشرة: أنه غافل عن دعاء الداعي لا يدري

عنه. الثانية عشرة: أن تلك الدعوة سبب لبغض المدعو

النائية عسره. أن نلك الدعوة سبب لبنط المسوط للداعي وعداوته له.

الثالثة عشرة: تسمية تلك الدعوة عبادة للمدعو.

الرابعة عشرة: كفر المدعو بتلك العبادة.

الخامسة عشرة: أن هذه الأمور سبب كونه أضل الناس.

السادسة عشرة: تفسير الآية الخامسة.

السابعة عشرة: الأمر العجيب وهو إقرار عبدة الأوثان أنه لا يجيب المضطر إلا الله، ولأجل هذا يدعونه في الشدائد مخلصين له الدين.

الثامنة عشرة: حماية المصطفى ﷺ حمى التوحيد والتأدب مع الله عز وجل.

#### 

قلت: عطف الدعاء على الاستغاثة عطف العام على الخاص لأن الدعاء يشمل الاستغاثة وغيره، والاستغاثة لا تشمل إلا الدعاء الذي في الكرب، فالاستغاثة لا تكون إلا في الضيق والكرب وطلب الغوث وتفريج الكربة وكشف الشدائد، والدعاء يكون في الكرب وغيره فكل استغاثة دعاء وليس كل دعاء استغاثة وذلك إذا كان الدعاء في السرور والرخاء لطلب الفوائد، فمن الاستغاثة إلحاح النبي في الدعاء يوم بدر في العريش حين رأى شوكة الأعداء وخيلهم وخيلاءهم، وذلك قوله تعالى: ﴿إِذَ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنِي مُمِدُكُم مِألَفٍ مِن الأنفال: ٩].

ومن الاستغاثة ما ذكر ابن أبي الدنيا في كتاب المجابين في الدعاء عن الحسن قال: كان رجل من أصحاب النبي على من الأنصار يكنى أبا مِعْلَق وكان تاجراً يتجر بمال له ولغيره يضرب به في الآفاق، وكان ناسكاً ورعاً فخرج مرة فلقيه لص مقنع في السلاح، فقال: ضع ما معك فإني قاتلك، قال: ما تريد إلا دمي، شأنك بالمال، قال: أما المال فلي فلست أريد إلا دمك، قال: إذا أبيت فذرني أصلي أربع ركعات، قال: صل ما بدا لك، فتوضأ ثم صلى أربع ركعات فكان من دعائه في آخر سجدة سجدها أن قال: يا ودود يا ذا العرش المجيد يا فعالاً ما يريد أسألك بعزك الذي لا يُرام وملكك الذي لا يضام وبنورك فعالاً ما يريد أسألك بعزك الذي لا يُرام وملكك الذي لا يضام وبنورك فقالاً ما يريد أسألك بعزك الذي لا يُرام وملكك الذي المغيث أغثني ثلاث مرات فإذا هو بفارس قد أقبل بيده حربة قد وضعها بين أذني فرسه فلما بصر به اللص أقبل نحوه فطعنه فقتله ثم أقبل إليه فقال له: قم

فقال: من أنت بأبي أنت وأمي جميعاً أغاثني الله بك اليوم؟ قال: أنا طائف من أهل السماء الرابعة دعوت بدعائك الأول فسمعت لأبواب السماء قعقعة ثم دعوت بدعائك الثاني فسمعت لأهل السماء ضجة، ثم دعوت بدعائك الثالث فقيل: دعاء مكروب فسألت الله عز وجل أن يوليني قتله، قال الحسن: فمن توضأ وصلى أربع ركعات ودعا بهذا الدعاء استجيب له مكروباً أو غير مكروب(١١)، هذا وقال الشيخ أحمد ابن تيمية: وقد قال المصنفون في أسماء الله تعالى: يجب على كل مكلف أن يعلم أن لا غياث ولا مغيث على الإطلاق إلا الله، وإن كل غوث فمن عنده وإن جعل ذلك على يد غيره فالحقيقة له سبحانه ولغيره مجاز، قالوا: ومن أسمائه المغيث والغياث وجاء ذكر المغيث في حديث أبي هريرة قالوا: وأجمعت الأمة على ذلك، وقال أبو عبدالله الحليمي: الغياث هو المغيث وأكثر ما يقال: غياث المستغيثين ومعناه المدرك عباده في الشدائد إذا دعوه. وفي خبر الاستسقاء في الصحيحين «اللهم أغثنا، اللهم أغثنا»(٢) يقال: أغاثه إغاثة وغياثاً وغوثاً وهذا الاسم في معنى المجيب والمستجيب إلا أن الاستغاثة أحق بالأقوال والاستجابة أحق بالأفعال، وقد يقع كل منهما موقع الآخر، قالوا: والفرق بين المستغيث والداعي أن المستغيث ينادي بالغوث والداعي يدعو بالمدعو، قال أبو يزيد البسطامي: استغاثة المخلوق بالمخلوق كاستغاثة الغريق بالغريق، وقال الشيخ أبو عبدالله القرشي الشيخ المشهور بالديار المصرية وغيرها استغاثة المخلوق بالمخلوق كاستغاثة المسجون بالمسجون، وفي حديث موسى: اللهم

<sup>(</sup>١) مجابو الدعوة لابن أبى الدنيا ص ٦٣.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢/ ٤٢٣) ومسلم (٨٩٧) من حديث أنس.

لك الحمد وإليك المشتكى وأنت المستعان وبك يستغاث وعليك التكلان ولا حول ولا قوة إلا بالله، ولما كان هذا المعنى هو المفهوم فيهما عند الإطلاق صح إطلاق نفيهما عما سوى الله عز وجل، ولهذا لا يعرف عن أحد من أئمة المسلمين أنه جوز مطلق الاستغاثة بغير الله ولا أنكر على من نفى مطلق الاستغاثة عن غير الله.

وكذلك الاستعانة منها ما لا يصلح إلا لله وهي المشار إليه بقوله تعالى: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴿ وَالفاتحة: ٥]. فإنه لا يعين على العبادة الإعانة المطلقة إلا الله تعالى وقد يستعان بالمخلوق فيما يقدر عليه كما قال تعالى: ﴿ وَتَعَاوَنُواْ عَلَى ٱلْجِرِ وَالنَّقُوكَ ﴾ [المائدة: ٢]. وكذلك الاستنصار، قال تعالى: ﴿ وَإِنِ ٱسْتَنصَرُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصَرُهُ ﴿ وَإِنِ ٱسْتَنصَرُوكُمْ فِي ٱلدِّينِ فَعَلَيْكُمُ النَّصَرُ وَلَا يقدر عليه إلا الله فعلى هذا فقس.

وأما الدعاء فيعم كشف الشدائد وجلب الفوائد، قال تعالى: ﴿ وَٱدْعُوهُ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الأعراف: ٥٦].

و الدعاء من العبادة، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُا بِكُرُ رَبِّ لَوَلَا دُعَالَى: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُا بِكُرُ رَبِّ لَوَلَا دُعَا وُكُمْ مَا يَعْبَوُا بِكُرُ رَبِّ لَوَلَا دُعَا وُكُمْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّ

والدعاء يشمل دعاء المسئلة ودعاء العبادة وكلاهما مختصة لله تعالى.

فمن الدعاء الذي في الكرب وكشف الشدائد دعاء الرسول على بعد رجعته من الطائف تحت شجرة بعدما رأى منهم من الأذى حتى ذكروا أنهم أدموا قدميه الشريفة صلوات الله وسلامه عليه: «اللهم إليك أشكو ضعف قوتي وقلة حيلتي وهواني على الناس، أنت رب المستضعفين وأنت ربي اللهم إلى من تكلني إلى عدو بعيد يتجهمني أو إلى صديق قريب ملكته أمري، إن لم يكن بك علي غضب فلا أبالي

غير أن عافيتك أولى لي، أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة أن ينزل بي سخطك أو تحل بي عقوبتك لك العتبى حتى ترضى ولا حول ولا قوة إلا بك<sup>(۱)</sup>.

ومن الدعاء الذي ليس في الكرب بل لجلب الفوائد قوله ﷺ: «اللهم إني عبدك وابن عبدك ابن أمتك ناصيتي بيدك ماضي في حكمك عدل في قضاؤك، أسألك بكل اسم هو لك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك أن تجعل القرآن العظيم ربيع قلبي ونور صدري وجلاء حزني وذهاب همي وغمي»(٢).

قلت: وفي هذه الأدعية دلائل على التوحيد والرسالة:

الأول: قوله في دعاء الطائف: اللهم بمعنى يا الله حذفت حرف النداء وعوض عنها الميم المشددة، أقبل على الله في كشف الضر عنه لا غيره نبى ولا غير نبي ولا استغاث بغيره.

الثاني: قوله: إليك بكاف الخطاب التي على الوحدة والانفراد، أشكو بتقديم الجار والمجرور أعني إليك على الأمثل أعني أشكو لإفادة الحصر أي إليك أشكو لا غير لاتفاق النحويين تقديم ما حقه التأخير يفيد الحصر والجار والمجرور حقهما التأخير.

الثالث: قوله: وأنت ربي أذعن بالعبودية وبربوبية الباري له وأنه العبد المدبر المقهور لا يقدر لنفسه نفعاً ولا ضرًا من دونه.

الرابع: قوله: إلى من تكلني لعدم علمه بما يؤول أمره الله إليه. الخامس: قوله: ملكته أمري أذعن واعترف بأن ليس له من

<sup>(</sup>١) أخرجه الطبراني في الدعاء (١٠٣٦) من طريق محمد بن إسحاق عن هشام بن عروة عن أبيه عن عبدالله بن جعفر مرفوعاً. وأصله في البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

الأمر شيء بل الأمر كله لله يفعل ما يشاء ويختار (ما كان لهم الخيرة).

السادس: قوله: إن لم يكن بك علي غضب فلا أبالي. دل على شدة خوفه ﷺ من فاطره وخالقه الذي بيده أزمة الأمور.

السابع: قوله: أعوذ بنور وجهك الذي أشرقت له الظلمات وصلح عليه أمر الدنيا والآخرة يدل على إقراره بالوحدانية المطلقة وإنابته إليه.

الثامن: قوله: لك العتبى حتى ترضى جعله نفسه كالميت بين يدي الغاسل أي افعل بى ما يرضيك.

التاسع: قوله: ولا حول ولا قوة إلا بك دل على أنه ﷺ تبرأ من الحول والقوة.

وفي الدعاء الثاني دلائل:

الأول: قوله: اللهم إني عبدك وابن عبدك أي أنك خلقتني ورزقتني ودبرتني.

الثاني: قوله: ناصيتي بيدك أي تفعل بي ما تشاء لا أملك لنفسي نفعاً ولا ضرًا إلا ما شاء الله.

الثالث: ماض في حكمك فيه بيان إثبات القدر وما تضمن والإيمان به.

الرابع: عدل في قضاؤك بيان بأنه الحق قائم بالقسط حكمه عدل وقوله صدق.

الخامس: اسألك بكل اسم هو لك دل على أنه لا يسأل إلا بأسمائه الحسنى كما قال تعالى: ﴿ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها﴾. [يوسف: ١٠٨]. ولا يدعى المخلوق مطلقاً.

السادس: سؤاله كشف الشدائد وجلب الفوائد من الله لا من

غيره لأنه القيوم بالكائنات وما فيها وبيده ملكوت كل شيء له الملك وله الحمد وله الخلق وله الأمر ليس كمثله شيء وهو السميع البصير، الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد، فلا يستغاث بغيره ولا يدعى غيره؛ لأنه إن كل ما في السموات والأرض إلا آت الرحمن عبداً، والعبد عاجز لا يملك لنفسه ولا لغيره نفعاً ولا ضرًا ولا موتاً ولا حياة ولا نشوراً.

أما الكتاب وقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَدْعُ مِن دُونِ ٱللّهِ مَا لَا يَنفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكُ فَإِن فَعَلَتَ فَإِنّكَ إِذَا مِن ٱلظّلِامِينَ ﴿ وَلَا يَضَرُ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُوَ وَلِه تعالى: ﴿ وَإِن يَمْسَسَكَ اللّهُ بِضُرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُوَ وَلِه يَعْسَسَكَ بِغَيْرِ فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ فَلَا كَاشِفَ لَهُ وَ إِلاَ هُو وَلِه : يَمْسَسَكَ بِغَيْرِ فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴿ فَا اللّهِ عَلَى اللّهِ الرِّزْقَ وَاعْبُدُوهُ ﴾ [الانعام: ١٧]. وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ أَضَلُ مِمَّن يَدْعُواْ مِن دُونِ اللّهِ مَن لَا يَسْتَجِيبُ لَهُ وَإِلَى يَوْمِ اللّهِ عَن دُعَا يِهِمْ غَلِولُونَ ﴿ وَالْاحقاف: ٥]. وقوله : ﴿ أَمَّن اللّهُ مَن اللّهُ مَا مَن دُعَا يَهِمْ عَلَوْنَ ﴿ وَيَكُيشِفُ السُّوّةِ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَاءَ الْأَرْضُ اللّهُ وَيَكِيشِفُ السُّوّةِ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَاءَ الْأَرْضُ اللّهُ وَيَكِيشِفُ السُّوّةِ وَيَجْعَلُكُمْ خُلُفَاءَ الْأَرْضُ الْمَرْ الْمَر الْمَر الْمَر الله كما قال ذلك كثيرة جدًا بل أكثر القرآن يقرر أن لا يدعى غير الله كما قال يعلى: ﴿ وَأَنَّ الْمَسْجِدَ لِلّهِ فَلَا تَدْعُواْ مَعَ اللّهِ أَحَدًا ﴿ وَالّذِن اللّهِ اللّهِ وَالّهِ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّه بَعْر الله .

وأما السنة فروى الطبراني أنه كان في زمن النبي على الله عنافق يؤذي المؤمنين فقال بعضهم: قوموا بنا نستغيث برسول الله من هذا المنافق، فقال النبي على الله عسر... (إنه لا يستغاث بي وإنما يستغاث بالله عسر...

وجل» (١). فقد نهى رسول الله ﷺ عن التلفظ بالألفاظ التي تختص بالله تعالى ولو ما قصدت على حقيقة معناها لأنه ذكر أنهم لم يقصدوا بالاستغاثة إلا الشكاية فمنعهم عن ذلك اللفظ حماية لجناب التوحيد.

فإن قلت ربما يحصل بدعوة غير الله والاستغاثة به مقصود الداعي ويظن هذا من كرامات المدعو، قلت: هذا من جنس ما يفعله الشياطين لعبدة الأوثان حيث تتراءى أحياناً لمن يعبدها وتخاطبهم ببعض الأمور الغائبة وتقضي بعض الطلبات وقد وقع من هذا كثير في المتأخرين وأتباعهم حتى يروى عن بعضهم أنه قال: قبر مَعْرُونِ الترياق المجرب، وعن بعضهم: فلان يدعى عند قبره، وعن بعض شيوخهم: إذا كانت لك حاجة إلى الله فاستغثت بي أو قال: استغثت عند قبرى ونحو ذلك.

وكثير من هؤلاء إذا استغاث شيخه رأى صورته وربما قضى بعض حاجته فيظن أنه شيخه نفسه أو أنه ملك تصور على صورته وأن هذا من كراماته، وإنما ذلك الشيطان وكلما كان القوم أعظم جهلاً وضلالاً كانت هذه الأحوال الشيطانية عندهم أكثر، وقد يأتي الشيطان أحدهم بمال أو طعام أو لباس أو غير ذلك وهو لا يرى أحداً أتاه به فيحسب ذلك كرامة لشيخه وإنما هي عن الشيطان، أضلتهم الشياطين بذلك كما كانت تضل عباد الأصنام بمثل هذه الأحوال.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في «الكبير» كما في «المجمع» (۱۰۹/۱۰) وقال: رجاله رجال الصحيح غير ابن لهيعة وهو حسن الحديث. اهـ. وأخرجه أحمد (۳۹۸/۵) وفيه ابن لهيعة أيضاً وقد اختلط بعد احتراق كتبه.

باب

قول الله تعالى: ﴿أيشركونُ مَا لَا يَخْلَقُ شَيْئاً وَهُمْ يَخْلَقُونَ مُتَنَ الْبَابُ وَهُمْ يَخْلَقُونَ مُتَن الْبَابُ وَلَا يَكُلُونَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُونَ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الل اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَّا عَلَمُ عَلَ

في «الصحيح» عن أنس قال: شُجَّ النبي ﷺ يوم أحد وكسرت رباعيته، فقال: «كيف يفلح قوم شجوا نبيهم»؟ فنزلت: ﴿ لِيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّهُ ﴾ [آل عمران: ١٢٨]. وفيه عن ابن عمر رضي الله عنهما أنه سمع رسول الله ﷺ يقول إذا

رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر: «اللهم العن فلاناً وفلاناً» بعدما يقول: «سمع الله لمن حمده، ربنا ولك الحمد» فأنزل الله تعالى: ﴿ليس لك من الأمر شي﴾. وفي رواية: يدعو على صفوان بن أمية، وسهيل بن عمرو والحارث بن هشام، فنزلت ﴿ ليَسْ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيَّهُ ﴾ وفيه عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قام رسول الله عنه أنزل عليه: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ الشعراء: ٢١٤].

الرن عليه. الروايور عبيروك المراي الله المعشر قريش \_ أو كلمة نحوها \_ اشتروا أنفسكم، لا أغني عنكم من الله شيئاً، يا عباس بن عبدالمطلب لا أغني عنك من الله شيئاً، يا صفية عمة رسول الله الله الغني عنك من الله شيئاً، ويا فاطمة بنت محمد سليني من الله شيئاً، ويا فاطمة بنت محمد سليني من مالى ما شئت لا أغنى عنك من الله شيئاً».

فيه مسائل:

الأولى: تفسيرِ الآيتين.

الثانية: قصة أحد.

الثالثة: قنوت سيد المرسلين وخلفه سادات الأولياء يؤمنون في الصلاة.

الرابعة: أن المدعو عليهم كفار.

الخامسة: أنهم فعلوا أشياء ما فعلها غالب الكفار. منها: شجهم نبيهم وحرصهم على قتله، ومنها: التمثيل بالقتلى مع أنهم بنو عمهم.

السادسة: أنزل الله عليه في ذلك ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءَ ﴾.

السابعة: قوله: ﴿ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَالْلِمُونَ ﴿ أَلَا عَمِرَانَ: ١٢٨]. فتاب عليهم فآمنوا.

الثامنة: القنوت في النوازل.

التاسعة: تسمية المدعو عليهم في الصلاة بأسمائهم وأسماء آبائهم.

العاشرة: لعنه المعيّن في القنوت.

الحادية عشرة: قصته ﷺ لما أنزل عليه: ﴿ وَأَنذِرَ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرَ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ﴿ وَأَنذِرَ

الثانية عشرة: جده ﷺ في هذا الأمر، بحيث فعل ما نسب بسببه إلى الجنون، وكذلك لو يفعله مسلم الآن.

الثالثة عشرة: قوله للأبعد والأقرب: «لا أغني عنك

من الله شيئاً عتى قال: «يا فاطمة بنت محمد لا أغني عنك من الله شيئاً فإذا صرح على وهو سيد المرسلين بأنه لا يغني شيئاً عن سيدة نساء العالمين، وآمن الإنسان أنه على لا يقول إلا الحق، ثم نظر فيما وقع في قلوب خواص الناس الآن ـ تبين له التوحيد وغربة الدين.

باب في بيان ما يدل من الدلائل القاطعة والبراهين الساطعة على معنى قول الله عز وجل:

﴿ أَيْشُرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ۞ وَلَا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمُ نَصْرًا وَلَا أَنفُسُهُمْ يَنصُرُونَ شَ ﴾ [الأعراف: ١٩١، ١٩٢]. وقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِيهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن فِطْمِيرٍ ١ إِن تَدْعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءً كُو وَلَوْ سَمِعُواْ مَا ٱسْتَجَابُواْ لَكُورُ وَيُومَ ٱلْقِيْمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمُ وَلَا يُنَيِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرِ شَهُ [فاطر: ١٣، ١٤]. يخبر تعالى عن فساد عقول المشركين وضلالهم وعمى بصائرهم منبها على ذلك بالاستفهام الإنكاري أيشركون بالله الذي تفرد بالملك، والحمد، والخلق، والأمر، والعز، والبقاء، والربوبية، والقيومية، والقهر، والتدبير، والإحياء، والإماتة، والعطاء، والمنع، والنفع، والضر، بيده ملكوت كل شيء، وهو يجير ولا يجار عليه، يفعل ما يشاء ويختار، لا مانع لما أعطى، ولا معطى لما منع، لو أن الخلق أولهم وآخرهم وإنسهم وجنهم كانوا على أتقى قلب رجل واحد منهم ما زاد ذلك في ملكه شيئاً، ولو أن أولهم وآخرهم وإنسهم وجنهم كانوا على أفجر قلب رجل واحد منهم ما نقص ذلك من ملكه شيئاً، ولو أن أولهم وآخرهم وإنسهم وجنهم قاموا في صعيد واحد وسألوه فأعطى كل إنسان مسألته ما نقص ذلك مما عنده إلا كما ينقص المخيط إذا أدخل البحر، سبحانه وتعالى بائن عن خلقه غني عما سواه لن يبلغوا ضره فيضروه ولن يبلغوا نفعه فينفعوه، قادر على كل شيء عليم بكل شيء ما فوق العرش وتحت الفرش في العلم عنده سواء، بصير يرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة

الظلماء، يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، وإنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون سبحانه وتعالى عما يشركون أيشركون خلقاً ما أو يشركون به مخلوقاً من ماء مهين مدبراً في الرحم من حال إلى حال نطفة ثم علقة ثم مضغة ثم يكسو العظام لحماً ثم ينفخ فيه ويرزق من دم الحيض غذاء وشراباً إلى حد معلوم عنده ثم أخرجه متلوثآ بما تكرهه النفوس فيعطف الله عليه الأبوين ويشفقهما عليه فيربيانه بأمر الله وهو يتقلب في القاذورات ويرضع ثدي أمه إلى حولين لمن أراد أن يتم الرضاعة ثم يخلق له أسناناً نوعين نوع للقطع ونوع للمضغ والطحن وخلق له كل شيء من النعم قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا يَحْضُوهَآ ﴾ [إبراهيم: ٣٤]. ﴿ وَمَا بِكُم مِّن يِّعْمَةٍ فَمِنَ ٱللَّهِ﴾ [النحل: ٥٣]. فالإنسان مدبر مقهور لولا فضل الله ورحمته لكان من الهالكين لا يعلم مصالح نفسه ولا مفاسده، قبال تعالى: ﴿ وَعَسَىٰ أَن تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَخَيْرٌ لَكُمُّ وَعَسَنَى أَن تُحِبُّوا شَيْعًا وَهُوَ شَرُّ لَكُمُّ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنشُمْ لَا تَعْلَمُونَ ۖ ﴿ [البقرة: ٢١٦]. بل إنه كالميت بين يدي الغاسل يقلبه يميناً وشمالاً وهو لا يشعر لو يأتيه أدنى مصيبة من المصائب عجز عن دفعها ورفعها، ضعيف نحيف لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرًّا ولا يملك موتاً ولا حياة ولا نشوراً ولا يملك في الكون مثقال ذرة ملكاً حقيقيًّا ولا نقيراً ولا قطميراً ولا فتيلاً، فمن كان هذا حاله فكيف يتصور أنه ينفع أو يضر أو يعطي أو يمنع أو يخذل أو يعنز ويذل أو يقدر على أمر من الأمور الكونية، وقد قال الله لأفضل الخلق أجمعين وسيد الأنبياء والمرسلين وحبيبه وصفوته من خلقه: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ﴾ [آل عمران: ١٢٨].

وُفي الصّحيح عن أنس بن مالك قال: شُج النبي ﷺ

يوم أحد وكسرت رباعيته (١) عن البراء بن عازب \_ رضي الله عنه \_ قال: لقينا المشركين يومئذ وأحبس النبي ﷺ جيشاً من الرماة وأمر عليهم عبدالله بن جبير \_ رضى الله عنه \_ وقال: «لا تبرحوا فإن رأيتمونا ظهرنا عليهم فلا تبرحوا، وإن رأيتموهم ظهروا علينا فلا تعينونا»، فلما لقيناهم هربوا حتى رأيت النساء يشددن في الجبل قد رفعن عن سوقهن وبدت خلاخلهن، فلما رأوا ذلك الرماة فأخذوا يقولون الغنيمة الغنيمة فذكرهم أميرهم عهد رسول الله ﷺ فلم يسمعوا، فأخلوا الثغر وكرَّ فرسان المشركين عليه فوجدوه خالياً فجاؤوا منه وأقبل آخرهم حتى أحاطوا بالمسلمين، فأكرم الله من أكرم منهم بالشهادة وهم سبعون، وتولى الصحابة وخلص المشركون إلى رسول الله ﷺ فجرحوه جراحات، شج رأسه وكسرت رباعيته، فلما انقضت الحرب أشرف أبو سفيان على الجبل ونادى: فيكم محمد؟ فلم يجيبوه فقال: أفيكم ابن أبي قحافة؟ فلم يجيبوه، فقال: أفيكم ابن الخطاب؟ فلم يجيبوه، فقال: أما هؤلاء فقد كفيتموهم فلم يملك عمر نفسه قال: يا عدو الله قد أبقى الله ما يسوؤك، ثم قال أبو سفيان: أعلُ هبل، فقال رسول الله ﷺ: ألا تجيبوه، قالوا: ما نقول؟ قال: قولوا: الله أعلى وأجلُّ، ثم قال لنا العزى ولا عزى لكم، قال: ألا تجيبوه، قالوا: ما نقول؟ قال: قولوا: الله مولانا ولا مولى لكم، ثم قال: يوم بيوم بدر والحرب سجال، فقال عمر: لا سواء قتلانا في الجنة وقتلاكم في النار (۲).

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٩١) من حديث أنس \_ رضى الله عنه \_ مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٩/٤) وأبو داود (٢٦٦٢) وأحمد (٢٩٣/٤) من حديث البراء بن عازب مرفوعاً.

وعن أنس ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله ﷺ كسرت رباعيته يوم أحد وشج رأسه ﷺ فجعل يسلت الدم عن وجهه فقال: «كيف يفلح قوم شجوا نبيهم» فنزلت ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءً﴾ [آل عمران: ١٢٨]. أخرجه مسلم والترمذي(١).

وفيه أي في الصحيح (٢): عن ابن عمر ـ رضي الله عنهما \_ أنه سمع رسول الله ﷺ يقول إذا رفع رأسه من الركوع في الركعة الأخيرة من الفجر: «اللهم العن فلاناً وفلاناً» بعدما يقول: سمع الله لمن حمده ربنا ولك الحمد» فأنزل الله ﴿ليس لك من الأمر شيء﴾. وفي رواية يدعو على صفوان بن أمية وسهيل بن عمرو والحارث بن هشام (٣) فنزلت: ﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ ٱلْأُمِّرِ شَيْءٌ ﴾ [آل عمران: ١٢٨]. وفيه عن أبى هريرة \_ رضي الله عنه \_ قال: قام رسول الله ﷺ حين نزلت عليه: ﴿ وَأَنذِرْ عَشِيرَتَكَ ٱلْأَقْرَبِينَ ١٤١٤ الشعراء: ٢١٤]. صعد الصفا وقال: «يا معشر قريش \_ أو كلمة نحوها \_ اشتروا أنفسكم لا أغني عنكم من الله شيئاً، يا عباس بن عبدالمطلب لا أغني عنك من الله شيئاً، يا صفية عمة رسول الله لا أغني عنك من الله شيئاً، ويا فاطمة بنت محمد سليني من مالى ما شئت  $\mathbb{K}$  أغنى عنك من الله شيئاً $\mathbb{K}^{(3)}$ .

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٩١) والترمذي (٣٠٠٢) من حديث أنس مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٤٠٦٩) من حديث ابن عمر مرفوعاً.

<sup>(</sup>٣) هذه الرواية عند الترمذي (٣٠٠٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٢٧٥٣ و٢٧٧١ و٤٧٧١) ومسلم (٢٠٤) وأحمد (٣٦٠/٢) =

فيا لله العجب أفضل من في السموات والأرض من المخلوقين وأحب الخلق إلى الله وأقربهم عنده اصطفاه من خلقه وأرسله بالبينات وأيده بفصل الخطاب والمعجزات، وعرج إلى السبع الطباق وهو مع ذلك لا يملك لنفسه نفعاً ولا ضرًا كما قال تعالى: ﴿ قُل لا آملِكُ لِنَفْسِى نَفْعًا وَلَا ضَرًا ﴾ [الأعراف: ١٨٨]. وكذلك لا يملك لغيره ضرًا ولا رشدا كما قال تعالى: ﴿ وَأَنّا مِنّا الْمُسْلِمُونَ وَمِنّا الْقَاسِطُونَ فَمَنْ أَسَلَمَ فَأُولَئِكَ تَحَرّوا كما قال الحديث أَسَلَم فَأُولَئِكَ تَحَرّوا رَشَدًا الله الله على قال الجن: ١٤]. لأقرب قريب كما في هذا الحديث أنه خاطب عمه وعمته وبنته وقال: اشتروا أنفسكم من الله لا أغني عنكم من الله شيئاً فكيف غيره على قلوب النفع والضر سبحان من عنكم من الله شيئاً فكيف غيره على قلوب الذين لا يعلمون، طبع على قلوب الذين ظلموا أهواءهم بغير علم فمن يهدي من أضل الله وما لهم من ناصرين.

والنسائي (٦/ ٢٤٩) والدارمي (٢٧٣٥).

متن الباب

قول الله تعالى: ﴿حتى إذا فُزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قاله اللحق وهم العلم الكبد ﴾. [سا: ٢٣].

ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير . [سبا: ٢٢]. وفي «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي على قال: «إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله، كأنه سلسلة على صفوان ينفذهم ذلك. حتى إذا فُزع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم؟ قالوا: الحق وهو العلي الكبير فيسمعها مسترق السمع ومسترق السمع هكذا بعضه فوق بعض وصفه سفيان بكفه فحرفها وبدد بين أصابعه في فيسمع الكلمة فيلقيها إلى من تحته، ثم يلقيها الآخر من تحته، حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها، وربما ألقاها قبل أن يدركه، فيكذب معها مائة كذبة فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا: كذا وكذا فيصدق بتلك الكلمة التي سمعت من السماء».

وعن النواس بن سمعان رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "إذا أراد الله تعالى أن يوحي بالأمر تكلم بالوحي أخذت السماوات منه رجفة \_ أو قال رعدة \_ شديدة خوفاً من الله عز وجل. فإذا سمع ذلك أهل السماوات صعقوا وخروا لله سجداً. فيكون أول من يرفع رأسه جبريل، فيكلمه الله من وحيه بما أراد، ثم يمر جبريل على الملائكة، كلما مر بسماء سأله ملائكتها: ماذا قال ربنا يا

جبريل؟ فيقول جبريل: قال الحق وهو العلي الكبير، فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل. فينتهي جبريل بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل».

فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآية.

الثانية: ما فيها من الحجة على إبطال الشرك، خصوصاً من تعلق على الصالحين، وهي الآية التي قيل: إنها تقطع عروق شجرة الشرك من القلب.

الثالثة: تفسير قوله: ﴿قالوا الحق وهو العلي الكبير﴾.

الرابعة: سبب سؤالهم عن ذلك.

الخامسة: أن جبريل هو الذي يجيبهم بعد ذلك بقوله: «قال كذا وكذا».

السادسة: ذكر أن أول من يرفع رأسه جبريل.

السابعة: أن يقول لأهل السماوات كلهم؛ لأنهم يسألونه.

الثامنة: أن الغشي يعم أهل السماوات كلهم.

التاسعة: ارتجاف السماوات لكلام الله.

العاشرة: أن جبريل هو الذي ينتهي بالوحي إلى حيث أمره الله.

الحادية عشرة: ذكر استراق الشياطين.

الثانية عشرة: صفة ركوب بعضهم بعضاً.

الثالثة عشرة: إرسال الشهب.

الرابعة عشرة: أنه تارة يدركه الشهاب قبل أن يلقيها، وتارة يلقيها في أذن وليه من الإنس قبل أن يدركه.

الخامسة عشرة: كون الكاهن يصدق بعض الأحيان.

السادسة عشرة: كونه يكذب معها مائة كذبة.

السابعة عشرة: أنه لم يصدق كذبه غلا بتلك الكلمة التي سمعت من السماء.

الثامنة عشرة: قبول النفوس للباطل، كيف يتعلقون بواحدة ولا يعتبرون بمائة؟!

التاسعة عشرة: كونهم يلقي بعضهم إلى بعض تلك الكلمة ويحفظونها ويستدلون بها.

العشرون: إثبات الصفات خلافاً للأشعرية المعطلة.

الحادية والعشرون: التصريح بأن تلك الرجفة والغشى كانا خوفاً من الله عز وجل.

الثانية والعشرون: أنهم يخرون لله سجداً.

شرح الباب باب ما يدل على الفوائد التوحيدية والمسائل الصمدية ونظام القيومية وسلطان الملكوتية من قول الله تعالى:

﴿ حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِ مَ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقُّ وَهُو ٱلْعَلَيُّ ٱلْكَبِيرُ شَ ﴾ [سبا: ٢٣].

قلت: لو لم يكن للتوحيد دليل غير هذه لكفت، وحال أنه كل ما في الكون ينطق نطقاً فصيحاً بأنه الله لا إله إلا هو وحده لا شريك

له في ملكه وربوبيته وألوهيته: هو الإله الذي آياته ظهرت النور ينطق والأوراق والثمر البر والبحر والأفلاك ناطقة الإنس والجن والحيوان شاهدة والوحش والطير والحيتان مذعنة الواحد الأحد الوتر المهيمن لا لا نفع في الكون إلا نفعه أبداً إن مسك الله بالأضرار لا كاشف وإن أتماك بخير ما لمه ممانع ما لم يشأ لم يكن في الكون قط ولا من ظن نفعاً وضرًا من خلائقه حتى الملائك مع عظم الجروم لهم حتى إذا سمعوا وحي العلى إذا قال ابن عباس: حملة العرش ما بين كعب أحدهم إلى أسفل قدميه

فى كىل شىء تىرى خيىر العلامات بأنه الله خلاق البريات بأنه الله علام الغيوبات بانه الله قيره السموات بأنه الله كشاف الكروبات شبه له ومشال في المكونات والضر من عنده حتى البليات سواه عنك كذا كل المصيبات سواه عنبك كذا في كل خيرات تجرى المقادير إلا بالإرادات بلا مشيئت حاوى الخطيئات في الأمر طوعاً لخلاق البريات من ذاك قد صعقوا خوف العقوبات

مسير خمسمائة عام، ويروى أن أقدامهم في تخوم الأرضين والأرضون

والسموات إلى حجزهم وهم يقولون: سبحان ذي العز والجبروت،

سبحان ذي الملك والملكوت، سبحان الحي الذي لا يموت، سبوح قدوس رب الملائكة والروح، وقال ميسرة بن عروة: أرجلهم في الأرض السفلى ورؤسهم خرقت العرش وهم خشع لا يرفعون رؤسهم، وهم أشد خوفاً من أهل السماء السابعة وأهل السماء السابعة أشد خوفاً من التي تليها، والتي تليها أشد خوفاً من التي تليها، والتي تليها أشد خوفاً من التي تليها.

وقال مجاهد: بين نور الله وبين الملائكة سبعون حجاباً من نور، وروى محمد بن المنكدر عن جابر قال: قال رسول الله على: "إن لربي ملك من حملة العرش ما بين شحمة أذنه إلى عاتقه مسير سبعمائة عام»(۱). وروى جعفر بن محمد عن أبيه عن جده أنه قال: إن ما بين القائمة من قوائم العرش والقائمة الثانية خفقان الطير المسرع ثلاثين ألف عام والعرش يكسى كل يوم سبعون ألف لون من النور لا يستطيع أن ينظر إليه خلق من خلق الله والأشياء كلها بالنسبة إليه كحلقة في الملائكة صف خلف صف يطوفون يقبل هؤلاء ويقبل هؤلاء فإذا الملائكة صف خلف صف يطوفون يقبل هؤلاء ويقبل هؤلاء فإذا استقبل بعضهم بعضاً هلل هؤلاء وكبر هؤلاء ومن ورائهم سبعون ألف صف قيام أيديهم إلى أعناقهم قد وضعوها على عواتقهم فإذا سمعوا تكبير أولئك وتهليلهم رفعوا أصواتهم فقالوا: سبحانك وبحمدك ما أعظمك وأجلك أنت الله لا إله غيرك أنت أكبر، الخلق كلهم راجعون على اليسرى ليس منهم أحد إلا وهو يسبح بتحميد لا يسبح الآخر به

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٧٢٧) من حديث جابر بلفظ: «أُذن لي أن أحدث عن مَلَكِ من ملائكة الله من حملة العرش، إن ما بين شحمة أذنه إلى عاتقه مسيرة سبعمائة عام».

ما بين جناحي أحدهم مسير ثلاث مائة عام وبين شحمة أذنه إلى عاتقه أربعمائة عام، واحتجب الله من الملائكة الذين حول العرش سبعين حجاباً من نور وسبعين حجاباً من ياقوت أصفر، وسبعين حجاباً من زبرجد أخضر وسبعين حجاباً من ثلج وسبعين حجاباً من ماء، وسبعين حجاباً من برد وما لا يعلمه إلا الله تعالى وتقدس، وقالوا: لكل واحد من حملة العرش ومن حوله أربعة وجوه وجه ثور ووجه أسد ووجه نسر ووجه إنسان ولكل واحد منهم أربعة أجنحة، أما جناحان فعلى وجه مخافة أن ينظر إلى العرش فيصعق وأما جناحان فيصعق بهما ليس كلامهم إلا التسبيح، والتحميد وإذا كان يوم القيامة أيدهم بأربعة أخر فكانوا ثمانية على صورة الأوعال بين أظلافهم إلى ركبهم كما بين ماء إلى سماء إلى سماء إلى سماء الى س

وروي عن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَيَحِلُ عَرَاقُ رَبِّكَ فَوّقَهُمْ يَوْمَهُمْ يَوْمَهُمْ يَوْمَهُمْ وَمَهُمْ وَالْحَافَةُ اللهُ ومنهم خزنة النار تسعة عشر مالك وثمانية عشر. جاء في الأثر: أعينهم كالبرق الخاطف وأنيابهم كالمساحي يخرج لهب النار من أفواههم ما بين منكبي أحدهم مسيرة سنة نزعت منهم الرحمة يدفع أحدهم سبعين ألفا فيرميهم حيث أراد من جهنم. قال عمرو بن دينار: إن واحداً منهم يدفع بالدفعة الواحدة في جهنم أكثر من ربيعة ومضر. وغير ذلك من الأوصاف المستغربة المستعظمة التي لا تأتي في العقول لو نذكرها لطال الكلام وظهر عما نبغي من النظام، ولكن من علم يقيناً أن الله على كل شيء قدير وأنه قد أحاط بكل شيء علماً، وإنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له: كن فيكون، ما استنكر ولا استغرب ولا استعظم ما ذكر من خلق الله وأفعاله.

واعلم أن الملائكة مع ما بها من عظم الجسوم ونكارة الهيئة

في الصحيح عن أبي هريرة عن النبي عَلَيْ قال: "إذا قضى الله الأمر في السماء ضربت الملائكة بأجنحتها خضعاناً لقوله تعالى كأنه سلسلة على صفوان ينفذهم ذلك حتى إذا فزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير" (٢). وذلك أن المشركين كانوا يعبدون الملائكة زاعمين أنهم شفعاء لهم فبين سبحانه مقام عظمته وجبروته أنهم لا يسبقونه

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۳۱۲) وابن ماجه (٤١٩٠) وأحمد (١٧٣/٥) من حديث أبي ذر ـ رضى الله عنه ـ مرفوعاً.

 <sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (٤٧٠١ و٤٨٠٠ و٧٤٨١)، وابن خزيمة في «التوحيد» (٣٢٢١)،
 وابن مندة في «الإيمان» (٧٠٠).

بالقول فلا يتكلمون ولا يشفعون إلا لمن أذن له فهم خلف سرادق الهيبة خاضعون خاشعون حتى إذا قضى الله الأمر في السماء لم يثبتوا عند سماع كلام الحق ولم يطيقوا فهمه ابتداء، بل خضعت وفزعت وضربت بأجنحتها وصعقت وسجدت فإذا فزع عن قلوبهم وجلي عنهم الفزع قالوا حينئذ: ماذا قال ربكم قالوا الحق وهو العلي الكبير، فهذه حالهم عند تكلمه تعالى بالوحي، إما وحي كلامه الذي يبعث به رسله كما أنزل القرآن، وإما أمره الذي يقضي به من أمر كونه فذلك حاصل في أمر التشريع وأمر التكوين ولهذا قال تعالى: ﴿ وَلَا نَنْفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِنَ لَمْ حَتَّى إِذَا فُزِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ﴾ [سبا: ٢٣]. وحتى غاية يكون ما بعدها داخلًا فيما قبلها ليست بمنزلة إلى التي قد يكون ما بعدها خارج عما قبلها كما في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ ٱتِّمُوا ٱلصِّيَامَ إِلَى ٱلَّيْلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]. وحتى سواء كانت حرف عطف أو حرف جر يتضمن ذلك وما بعدها يكون النهاية التي ينبه بها على ما قبلها فتقول: قدم الحاج حتى المشاة، فقدوم المشاة تنبيه على قدوم الركاب، وتقول: أكلت السمكة حتى رأسها، فأكل رأسها تنبيه على أكل غيره، فإن كل رؤوس السمك قد تبقى في العادة فهذه الآية أخبر الله تعالى فيها أنه ليس لأحد غيره ملك ولا شرك في الملك ولا معاونة له ولا شفاعة إلا بعد إذنه، قال تعالى: ﴿ قُلِ ٱدْعُواْ ٱلَّذِيكَ زَعَمْتُمْ مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةِ فِ ٱلسَّمَوَتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَمُمَّ فِيهِمَا مِن شِرْكِهِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِّن ظَهِيرٍ ١ وَلَا نَنفَعُ ٱلشَّفَاعَةُ عِندُهُ إِلَّا لِمَنْ أَذِكَ لَمْ ﴾ [سبأ: ٢٢، ٢٣]. ثم قال سبحانه: ﴿ حَقَّ إِذَا فُرِّعَ عَن قُلُوبِهِمْ قَالُواْ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ قَالُواْ ٱلْحَقُّ ﴾ [سبأ: ٢٣]. والضمير في قوله عن قلوبهم يعود إلى ما دل عليه قوله من أذن له ودل عليه قوله: ﴿ قُلِ ٱدْعُوا ٱلَّذِينَ زَعَمْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونِ ﴾ [سبأ: ٢٢]. فإن الملائكة تدخل في ذلك، فسلبهم

الملك والشرك والمعاونة، والشفاعة إلا بإذنه ثم بين تعالى حتى إنه تعالى إذا تكلم لا يثبتون لكلامه ولا يستقرون بل يفزعون ولا يفهمون حتى إذا أزيل عنهم الفزع حينئذ يقولون: ماذا قال ربكم؟ وذلك أن ما بعد حتى هنا جملة تامة، وهو قوله: إذا فزع عن قلوبهم قالوا: ماذا قال ربكم، والعامل في إذا هو قوله: قالوا ماذا، وإذا ظرف لما يستقبل من الزمان متضمن معنى الشرط أي لما زال الفزع عن قلوبهم قالوا ماذا قال ربكم، والغاية بعد حتى يكون مفرداً كما تقدم ويكون جملة كما في قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُونِ الْبَرِّ وَٱلْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنتُمْ فِ ٱلفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِم بِرِيجِ طَيْبَةِ وَفَرِحُواْ بِهَا جَآءَتْهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَآءَهُمُ ٱلْمَوْجُ مِن كُلّ مَكَانِ وَظَنُّواْ أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ دَعَوا اللَّهَ مُعْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَهِن أَجَيَّتَنَا مِنْ هَلذِهِ لَنكُونَكَ مِنَ ٱلشَّكِرِينَ ١ فَلَمَّا ٱلْجَلَهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِّ يَأَيُّهَا ٱلنَّاسُ إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَىٰ أَنفُسِكُمْ ﴾ [يونس: ٢٢، ٢٣]. فأخبر تعالى عن تسيير هؤلاء إلى هذه الغاية فيسمعها مسترق السمع هكذا بعضه فوق بعضه وصفه سفيان بكفه فحرفها وبدد بين أصابعه فيسمع الكلمة مسترق السمع فيلقيها إلى من تحته ثم يلقيها الآخر إلى من تحته حتى يلقيها على لسان الساحر أو الكاهن فربما أدركه الشهاب قبل أن يلقيها وربما ألقاها قبل أن يدركه الشهاب فيكذب معها مائة كذبة فيقال: أليس قد قال لنا يوم كذا وكذا فيصدق بتلك الكلمة التي سمعت من السماء. وذلك بعد المبعث وأما قبل المبعث فكانوا يسمعون الوحي فيلقونها على ألسنة الكهنة وكان في كل حي كاهن يتحاكمون عنده ويستخبرونه الأخبار، وقال ابن قتيبة: إن الرجم كان قبل مبعث النبي ﷺ ولكن لم يكن مثل ما كان بعد مبعثه في شدة الحراسة وكانوا

يسترقون في بعض الأحوال فلما بعث على منعوا من ذلك أصلاً فأخذوا يضربون مشارق الأرض ومغاربها حتى وجدوا رسول الله على يقرأ في الصلاة فعرفوا أن هذا السبب في حراسة السماء فآمن من آمن منهم وتمرد من تمرد.

وعن النواس بن سمعان قال: قال رسول الله ﷺ: إذا أراد الله تعالى أن يوحي بالأمر تكلم بالوحي أخذت السموات منه رجفة أو قال رعدة شديدة خوفاً من الله عز وجل فإذا سمع ذلك أهل السموات صعقوا أو قال خروا لله سجداً فيكون أول من يرفع رأسه جبريل فيكلمه الله من وحيه بما أراد ثم يمر جبريل على الملائكة كلما مر بسماء سأله ملائكتها: ماذا قال ربنا يا جبريل؟ فيقول جبريل: قال الحق وهو العلي الكبير فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل، الحق وهو العلي الكبير فيقولون كلهم مثل ما قال جبريل، ثم ينتهي جبريل بالوحي إلى حيث أمره الله عز وجل(١). سبحان من له العل والملكوت، سبحان من له العز والجبروت، سبحان من له العز والجبروت، سبحان الحي الذي لا يموت.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن جرير في «التفسير» (۲۲/ ۹۱) وابن خزيمة في «التوحيد» (۲۰۲)، وابن أبي عاصم في «السنة» (٥١٥)، والآجري في «الشريعة» (۲۹٤)، والبيهقي في «الأسماء والصفات» (۲).

الشفاعة

الشفاعه
وقول الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرَ بِهِ اللَّذِينَ يَخَافُونَ أَن
يُحُشَرُوا إِلَى رَبِهِم لَيْسَ لَهُم مِن دُونِهِ وَإِلَى وَلاَ شَفِيعٌ ﴾
يُحْشَرُوا إِلَى رَبِهِم لَيْسَ لَهُم مِن دُونِهِ وَإِلَى وَلاَ شَفِيعٌ ﴾
[الأنعام: ٥١]. وقوله: ﴿ قُل لِلَّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾
[الزمر: الآية: ٤٤]. وقوله: ﴿ مَن ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِندَهُ وَإِلَّا اللَّهِ وَلَه السَّمَوَتِ اللّهِ السَّمَوَتِ اللّهِ اللّهَ لِمَن يَشَاهُ لَمَ اللّهُ لِمَن يَشَاهُ لَمَ اللّهُ لِمَن يَشَاهُ لَمَن يَشَاهُ وَيَرْضَى اللّهِ لَا يَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللّهُ لِمَن يَشَاهُ وَيَرْضَى اللّهِ لَا يَعْدِ اللّهِ مِنْ عَلْلِ الْمَعْدُوتِ وَيُرْضَى اللّهُ لِمَن يَشَاهُ وَيُرْضَى اللّهِ لَا يَعْدِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللللللللهُ اللللللهُ الللللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ اللهُ اللللهُ اللهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ

مِن دُونِ اللهِ لا يَعْلِكُونَ مِثْقَالَ ذُرَّةً فِي السَّمُتُونِ وَلاَ فِي اللَّمَثُونِ وَلاَ فِي اللَّهُ الله الله عما سواه كل ملَّ يتعلق به قال أبو العباس: نفى الله عما سواه كل ملَّ يتعلق به المشركون، فنفى أن يكون لغيره ملك أو قسط منه، أو يكون عوناً لله، ولم يبق إلا الشفاعة، فبين أنها لا تنفع إلا يكون عوناً لله، ولم يبق إلا الشفاعة، فبين أنها لا تنفع إلا

لمن أذن له الرب، كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ إِلَّا لِمَنِ الْمَنْ لَكُونَ اللَّهُ الْمُسْرِكُونَ، الْأَنْبَاء: ٢٨]. فهذه الشفاعة التي يظنها المشركون، هي منتفية يوم القيامة كما نفاها القرآن، وأخبر النبي عَلَيْ أنه يأتي فيسجد لربه ويحمده، لا يبدأ بالشفاعة أولاً، ثم يقال

له: ارفع رأسك، وقل يسمع، وسَل تُعط، واشفع تُشفع. وقال له أبو هريرة: مَن أسعد الناس بشفاعتك يا رسول الله؟ قال: «من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه»

فتلك الشفاعة لأهل الإخلاص بإذن الله، ولا تكون لمن أشرك بالله.

وحقيقته: أن الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع، ليكرمه وينال المقام المحمود. فالشفاعة التي نفاها القرآن ما كان فيها شرك، ولهذا أثبت الشفاعة بإذنه في مواضع، وقد بين النبي على أنها لا تكون إلا لأهل التوحيد والإخلاص. انتهى كلامه.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآيات.

الثانية: صفة الشفاعة المنفية.

الثالثة: صفة الشفاعة المثبتة.

الرابعة: ذكر الشفاعة الكبرى، وهي المقام المحمود.

الخامسة: صفة ما يفعله على النهائة الخامسة صفة ما يفعله النهائة النهائ

السادسة: مَن أسعد الناس بها؟

السابعة: أنها لا تكون لمن أشرك بالله.

الثامنة: بيان حقيقتها.

باب في بيان ما يدل على أن الشفاعة المطلقة لله جميعاً

وليس لأحد من خلقه أن يشفع لأحد إلا بإذنه أي بإذن الشافع شرح الباب في شفاعة من رضي عليه من الكتاب والسنة.

أما الكتاب فقول الله تعالى: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ الّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحْسَمُواً إِلَى رَبِّهِ عُ لِيَسَ لَهُ عِن دُونِهِ وَلِي وَلاَ شَفِيعٌ ﴾ [الانعام: ٥١]. وقوله: ﴿ مَن ذَا وقوله: ﴿ مَن ذَا اللّهِ عَندُهُ وَ إِلّا بِإِذَنِهِ عَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]. وقوله: ﴿ مَن ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ وَ إِلّا بِإِذَنِهِ عَ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]. وقوله: ﴿ هُوكُم مِن مَلكِ فِي السّمَوَاتِ لَا تُعْنِي شَفَعَتُهُمْ شَيّعًا إِلّا مِن بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللّهُ لِمِن يَشَاهُ مَلكِ فِي السّمَوَاتِ لَا تُعْنِي شَفَعَتُهُمْ شَيّعًا إِلّا مِن بَعْدِ أَن يَأْذَنَ اللّهُ لِمِن يَشَاهُ وَيَرْضَى الله لَم اللّهُ عَلَى الله عَما مِن شِرِكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرِ اللهِ وَلَا نَفَعُ الشّفَعَةُ عِندَهُ وَ إِلّا لَيْفَعُ الشّفَعَةُ عِندَهُ وَ إِلّا لَمْ اللهِ عِما مِن شِرِكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرِ اللهِ وَلا نَفَعُ الشّفَعَةُ عِندَهُ وَ إِلّا لَمْ العباس: نفى الله عما فِيهِ اللهُ عِما مِن شِرِكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ اللهُ وَلا نَفَعُ الشّفَعَةُ عِندَهُ وَ إِلّا لَمْ اللهُ عَما اللهُ عَما مِن شِرِكِ وَمَا لَهُ مِنْهُم مِن ظَهِيرٍ اللهُ وَالعباس: نفى الله عما لِمَنْ أَذِن لَهُ المُسْركون، فنفى أن يكون لغيره ملك أو قسط منه أو يكون عوناً لله تعالى ولم يبق إلا الشفاعة فبين أنها لا تنفع إلا لمن أذن له الرب تعالى .

قلت: ومن المعلوم بالضرورة أن العاقل ما يقصد خلقاً لمقصود إلا وهو ظان أنه إما مالك ذلك المقصود لأن المالك يتصرف في ملكه بما شاء عطاء أو منعاً وإن لم يكن مالكاً لذلك المقصود يكن شريكاً في المقصود الذي يريده منه، لأن الشريك أيضاً يتصرف في حقه بما يشاء عطاء أو منعاً، فإن لم يكن شريكاً يكن معيناً لمالك الشيء الذي يريده منه؛ لأن المعان لا يغضب الذي يعينه ولا يرده عما يبغي من ماله لأنه محتاج إليه في إعانته له فلا يخالفه فيما يمضي من ماله، فإن

لم يكن معيناً يكن شفيعاً لسناً يتشفع للعاني الذي قصد الشفيع، فيقبل المالك شفاعة الشفيع فيما يتكلم فيه ويمضي للشفيع ما يبتغي من مال المالك فإذا تصور أن هنا أحداً لا يملك شيئاً ولا شراكة في شيء ولا له إعانة لمالك الشيء ولا يقبل شفاعته عند مالك الشيء إلا بإذنه كيف هذا يقضي لك حاجة أو يكشف ضرًّا أو ينفع نفعاً ومثل من يطلب حاجة ممن خلي من هذه الأربع كمن يطلب مما في قصر الملك وخزائنه من عبده بلا إذن من الملك فتأمل. كما قال تعالى: ﴿ وَلَا يَشْفَعُونَ لَا لِلَّا لِمَن الرَّبَعَ كَمَ القيامة الشفاعة التي يظنها المشركون هي منتفية يوم القيامة كما نفاها القرآن ولكن التي ثابتة يوم القيامة الشفاعة المقيدة بإذن كما أثبته القرآن والسنة.

أما القرآن فقد مضى ما يكفي من الآيات.

وأما السنة فقد أخبر النبي على أنه يأتي فيسجد لربه ويحمده ولا يبدأ بالشفاعة أولا ثم يقال له ارفع رأسك وقل تسمع، وسل تعط، واشفع تشفع (١). وخرج البخاري (٢) أيضاً عن حجاج بن منهال ثنا همام بن يحيى، ثنا قتادة عن أنس أن النبي قال: «يحبس المؤمنون يوم القيامة حتى يهمُّوا بذلك فيقولون: لو استشفعنا إلى ربنا فيأتون آدم فيقولون أنت آدم وأبو الناس خلقك الله بيده وأسكنك جنته وأسجد لك ملائكته وعلمك أسماء كل شيء لتشفع

<sup>(</sup>۱) قطعة من حديث الشفاعة الطويل، أخرجه البخاري (۳۳۲، ۳۳۲۱) ومسلم (۱۹۶) من حديث أبي هريرة مرفوعاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٥٦٥)، ومسلم (١٩٣) من حديث أنس مرفوعاً، وقد أخرجه البخاري (٧٤٤٠) معلقاً، وقد ساق المصنف هذه الرواية.

لنا عند ربك حتى يريحنا من مكاننا هذا فيقول: لست هناكم ويذكر خطيئته التي أصاب أكله من الشجرة وقد نُهي عنها ولكن اثتوا نوحاً أول نبى بعثه الله إلى أهل الأرض فيأتون نوحاً فيقول: لست هناكم ويذكر خطيئته التي أصاب سؤاله ربه بغير علم ولكن ائتوا إبراهيم خليل الرحمن قال: فيأتون إبراهيم فيقول: لست هناكم ويذكر ثلاث كلمات كذبهن ولكن ائتوا موسى عبداً آتاه الله التوراة وكلمه وقربه نجيًّا قال فيأتون موسى فيقول: إنى لست هناكم ويذكر خطيئته التي أصاب قتله النفس ولكن ائتوا عيسى عبدالله ورسوله وروح الله وكلمته قال: فيأتون عيسى فيقول: لست هناكم ولكن ائتوا محمداً عبداً غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر فيأتونني فأستأذن على ربى في داره فيؤذن لى عليه فإذا رأيته وقعت ساجداً فيدعني ما شاء الله أن يدعني فيقول: ارفع رأسك يا محمد وقل يسمع، وسل تعطه، واشفع تشفع قال: فأرفع رأسي فأثني على ربى بثناء وتحميد يعلمنيه ثم أشفع فيحد لى حدًا فأخرجهم وأدخلهم الجنة، قال قتادة: وسمعته أيضاً يقول: فأخرجهم من النار وأدخلهم الجنة ثم أعود فأستأذن على ربى في داره فيؤذن لي عليه فإذا رأيته وقعت ساجداً فيدعني ما شاء الله أن يدعني ثم يقول: ارفع رأسك يا محمد وقل يسمع واشفع تشفع وسل تعط، قال: فأرفع رأسي وأثني على ربي بثناء وتحميد يعلمنيه، قال: ثم أشفع فيحد لي حدًّا فأخرجهم من النار وأدخلهم الجنة حتى ما يبقى في النار إلا من حبسه القرآن أي وجب عليه الخلود، قال ثم تلى الآية: ﴿ عَسَىٰ أَن يَبْعَثُكَ رَبُّكَ مَقَامًا تَحْمُودًا ١٤٥ [الإسراء: ٧٩]. قال وهذا المقام المحمود الذي وعد نبيكم، وفي الصحيحين عن أبي هريرة: كنا مع النبي ﷺ في دعوة فرفع إليه الذراع وكانت تعجبه فنهس منها نهسة قال: «أنا سيد ولد آدم يوم القيامة هل تدرون فيما ذاك؟ يجمع

الله الأولين والآخرين في صعيد واحد فينظرهم الناظر ويسمعهم الداع وتدنو منهم الشمس فبلغ ذلك الناس من الغم والكرب ما لا يطيقون ولا يحتملون فيقول الناس: ألا ترون إلى ما كنتم فيه ألا تنظرون من يشفع لكم؟ فيقول بعضهم لبعض أبوكم آدم فيأتونه فيقولون: يا آدم أنت أبو البشر خلقك الله بيده ونفخ فيك من روحه وأسجد لك ملائكته وأسكنك الجنة ألا تشفع لنا إلى ربك ألا ترى إلى ما نحن فيه وما بلغنا فيقول آدم: إن ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله وأنه نهاني عن الشجرة فعصيت، نفسي نفسي نفسي اذهبوا إلى غيري اذهبوا إلى نوح، فيأتون نوحاً فيقولون: أنت يا نوح أول الرسل إلى أهل الأرض وقد سماك عبداً شكوراً ألا ترى إلى ما نحن فيه ألا ترى ما بلغنا ألا تشفع لنا إلى ربك؟ فيقول: إن ربى غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله ولن يغضب بعده مثله وإني كانت لي دعوة دعوتها على قومي نفسي نفسي نفسي اذهبوا إلى غيري اذهبوا إلى إبراهيم. فيأتون إبراهيم فيقولون أنت نبي الله وخليله من أهل الأرض اشفع لنا إلى ربك ألا ترى إلى ما نحن فيه؟ فيقول لهم: إن ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولا يغضب بعده مثله وإني قد كنت كذبت ثلاث كذبات فذكرها نفسى نفسي نفسي اذهبوا إلى غيري اذهبوا إلى موسى، فيأتون موسى فيقولون: يا موسى أنت رسول الله فضلك الله برسالاته وبكلامه على الناس اشفع لنا إلى ربك ألا ترى إلى ما نحن فيه فيقول: إن ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله وإني قد قتلت نفساً لم أومر بقتلها نفسي نفسي اذهبوا إلى غيري اذهبوا إلى عيسى، فيأتون عيسى فيقولون: يا عيسى أنت رسول الله وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه وكلمت الناس في المهد اشفع لنا إلى ربك ألا ترى إلى ما نحن فيه؟ فيقول عيسى إن

ربي غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله ولم يذكر ذنباً نفسي نفسي اذهبوا إلى غيري إذهبوا إلى محمد لله فيأتون محمداً في وفي رواية: فيأتوني فيقولون يا محمد أنت رسول الله وخاتم الأنبياء وقد غفر الله لك ما تقدم من ذنبك وما تأخر اشفع لنا إلى ربك ألا ترى إلى ما نحن فيه فأنطلق إلى تحت العرش، فأقع ساجداً لربي ثم يفتح الله علي من محامده وحسن الثناء عليه شيئاً لم يفتحه على أحد قبلي ثم يقال: يا محمد ارفع رأسك وسل تعطه واشفع تشفع. فأرفع فأقول: يا رب أمتي يا رب أمتي فيقول: يا محمد أدخل من أمتك من لا حساب عليه من الباب الأيمن من أبواب الجنة أدخل من أمتك من لا حساب عليه من الأبواب ثم قال: والذي نفسي بيده إن ما بين المِصْرَعَيْن من مصاريع الجنة كما بين مكة وهجر أو بيده إن ما بين المِصْرَعَيْن من مصاريع الجنة كما بين مكة وهجر أو الكواكب: هذا ربي وقوله لآلهتهم بل فعله كبيرهم هذا، وقوله إني سقيم (۱).

فيها من معالم الوحدانية لله في الربوبية والألوهية لا يخفى على من له أدنى عقل ولب. وهو من وجوه:

الأول: قوله: يجمع الله الأولين والآخرين في صعيد واحد فينظرهم الناظر ويسمعهم الداعي. دل على قهره الكلي الشامل كل البرايا كما قال تعالى: ﴿ وَهُوَ الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ﴾ [الأنعام: ١٨]. ودل على غلبة أمره على أمر غيره كما قال: ﴿ وَاللّهُ غَالِبٌ عَلَى آمَرِهِ ﴾ [يوسف: ٢١]. فدل ذلك على أنه من هو القاهر الغالب يستحق العبادة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٣٤٠)، ومسلم (١٩٤) من حديث أبي هريرة.

لا المقهور المغلوب.

الثاني: قوله: تدنو بهم الشمس فيبلغ ذلك الناس من الغم والكرب ما لا يطيقون ولا يحتملون. قلت: ومن يحكم على الخلق هذا الحكم النافذ بحيث لا يقدر أحد أن يفر أو يكيد كيداً فهو المستحق للعبادة لا المحكوم عليه.

الثالث: تعذر كل نبي بذنب عن الشفاعة وقول كل منهم: نفسي نفسي، فمن يرهب الناس هذا الإرهاب بحد كل خائف حتى الأنبياء والمرسلين فهو المستحق للعبادة لا المرتهب المتخوف.

الرابع: قوله ﷺ: فأنطلق إلى تحت العرش فأقع ساجداً لربي قلت: وفي هذا أعظم دليل على أنه لا إله إلا الله وأن محمداً رسول الله، أما التوحيد فلأنه أفضل الخلق وقع ساجداً لله وأما الرسالة فلأنه تبرأ من الحول والقوة ونسب الأمر إلى الله.

الخامس: فيفتح الله على محامده وحسن الثناء عليه شيئاً لم يفتحه على أحد قبلي، فدل أن الله هو العليم العلام وكل علم يصدر من علمه؛ ولذا فهو \_ سبحانه \_ المعبود لا غير.

السادس: قوله: ثم يقال: يا محمد ارفع رأسك وسل تعط واشفع تشفع دل على أنه ما لم يشأ الله لم يكن لأنه لولا الله قال له: يا محمد ارفع رأسك ما رفع رأسه أبداً ولولا قال سل تعط ما سأل ولولا قال اشفع تشفع ما شفع فله الأمر وله الحكم في الدنيا والآخرة فهو المعبود بحق في الوجود وكلَّ عبده تحت قهره وتصريفه لا إله إلا هو له الملك والملكوت وله العز والجبروت الحي القيوم الذي لا يموت.

السابع: قوله فيحد لي حدًّا فأخرجهم من النار وأدخلهم الجنة. دل على أن الشفاعة محدودة في ناس دون ناس.

الثامن: قوله: فأعود فأستأذن على ربي فيؤذن لي عليه فإذا رأيته

وقعت ساجداً. قلت: قوله أستأذن على ربي دل على أنه لا إله إلا الله لأنه على أنه لا إله إلا الله الأنه على ما يفعل شيئاً إلا بالإذن. قوله: فيؤذن دل على أنه لا إله إلا هو لأنه لو ما أذن له ما دخل عليه، وقوله: فإذا رأيته وقعت ساجداً دل على أنه لا إله إلا الله فإذا كان هذا حال أفضل الخلق أجمعين فكيف بغيره، فتأمل تفلح وتدبر المعانى تستبصر.

وقال أبو هريرة: من أسعد الناس بشفاعتك؟ قال: «من قال لا إله إلا الله خالصاً من قلبه»(١). فتلك الشفاعة لأهل التوحيد والإخلاص بإذن الله قال تعالى: ﴿ يَوْمَ يَقُومُ ٱلرُّوحُ وَٱلْمَلَةِكَةُ صَفًّا لَّا يَتَكَلَّمُونَ إِلَّا مَنْ أَذِنَ لَهُ ٱلرَّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ١٠٠٠ [النبأ: ٣٨]. وقال: ﴿ مَن ذَا ٱلَّذِي يَشْفَعُ عِندُهُ مَ إِلَّا بِإِذْنِهِ ۚ ﴾ [البقرة: ٢٥٥]. ولا تكون الشفاعة لمن أشرك بالله كيف وقد قال الله تعالى: ﴿ إِنَّهُ مَن يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدْ حَدَّمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِ ٱلْجَنَّةَ وَمَأُولَهُ ٱلنَّارُّ وَمَا لِلظَّلِلِمِينَ مِنْ أَنصَادِ ﴿ اللَّهِ [المائدة: ٧٧]. وقد نهى الله رسوله عن الاستغفار للمشركين ولو كانوا أقاربه قال تعالى: ﴿ مَا كَاكَ لِلنَّبِيِّ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَن يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُواْ أُولِي قُرُكِ ﴾ [التوبة: ١١٣]. وقال تعالى في شأن المنافقين: ﴿ ٱسْتَغْفِرْ لَمُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَمُمْ إِن تَسْتَغْفِرْ لَمُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَكَن يَغْفِرَ ٱللَّهُ لَهُمْ ﴾ [التوبة: ٨٠]. وقال تعالى: ﴿ وَلَا نُصَلِّ عَلَىٰ أَحَدٍ مِّنَّهُم مَّاتَ أَبْدًا ﴾ [التوبة: ٨٤]. فإذا كان منهيًّا عن الدعاء والاستغفار فكيف يستغفر لهم في الآخرة وحقيقته أنه لما كان المشرك نجساً وخبيثاً في الفعل وأن الله تعالى طيب لا يقبل إلا طيباً ولا يجاوره في دار كرامته إلا الطيبون حرم الله على المشرك النجس الخبيث الجنة، ولما كان الموحد طاهراً طيباً أكرمه الله بالنزول في دار كرامته، وإذا كان عليه دنس من أدناس

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٥٧٠) من حديث أبي هريرة مرفوعاً.

الذنوب أولاً يصفى بكير الامتحان بالمحن والمصائب وإن بقي عليه شيء منها صفي يوم القيامة بكير النار حتى ينظف فحينتذ يدخل في الجنة فيقول لهم خزنتها سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين، ولكن يجعل الله دخولهم على يد من أذن له بالشفاعة كرامة له فكان الله سبحانه هو الذي يتفضل على أهل الإخلاص فيغفر لهم بواسطة دعاء من أذن له أن يشفع ليكرمه وينال المقام المحمود فالشفاعة التي نفاها القرآن ما كان فيها شرك أي أنه طلب الشفاعة من غير الله ما طلبها منه تعالى وتقدس مثل أن يقول: اشفع لي يا فلان فذلك قد طلب حق الله من غيره قال تعالى: ﴿ قُل لِلَّهِ ٱلشَّفَاعَةُ جَمِيعًا ﴾ [الزمر: ٤٤]. فهذا ممنوع منهي عنه وهو شرك لأنه دعا غير الله لمقصده الذي هو الشفاعة التي هي لله تعالى جميعاً، ومعلوم بالضرورة أن من طلب حق الله من عبده فقد ظلمه أولاً، وثانياً ظن أن للعبد شراكة في ذلك الحق ولولا ذلك الظن ما طلب حق الله من غيره، وأما إذا طلبته من الله كأن تقول: اللهم شفع فلاناً في أو اجعل فلاناً شفيعاً لي فذلك جائز لأنك دعوت الله لا غيره وطلبت حقالله من الله لا غيره وليس من المنهي عنه فتأمل حتى تميز.

ولهذا أثبت الشفاعة بإذنه في مواضع وقد بين النبي على أنها لا تكون إلا لأهل الإخلاص والتوحيد انتهى كلامه.

قول الله تعالى: ﴿إِنْكُ لا تهدي من أحببت ﴾. [القصص: ٥٦]. متن الباب

وفي «الصحيح» عن ابن المسيب عن أبيه قال: «لما حضرت أبا طالب الوفاة جاءه رسول الله على وعنده عبدالله بن أبي أمية وأبو جهل، فقال له: «يا عم، قل: لا إله إلا الله، كلمة أحاج لك بها عند الله» فقالا له: أترغب عن ملة عبدالمطلب فأعاد عليه النبي على ، فأعادا، فكان آخر ما قال: هو على ملة عبدالمطلب، وأبى أن يقول: لا إله إلا الله. فقال النبي على : «لأستغفرن لك ما لم أنه عنك» فأنزل الله عز وجل: ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَن يَسَتَغْفِرُوا لِللّهُ مَي أبي طالب: ﴿ إِنّكَ لِلنَّمْ رَاكُ الله في أبي طالب: ﴿ إِنّكَ لِلنَّمْ رَاكُ الله في أبي طالب: ﴿ إِنّكَ لَا تَهْ رَاكُ الله في أبي طالب: ﴿ إِنّكَ لَا تَهْ رَاكُ مَا أَدُونَ الله في أبي طالب: ﴿ إِنّكَ لَا تَهْ رَاكُ الله في أبي طالب: ﴿ إِنّكَ لَا تَهْ رَاكُ الله في أبي طالب: ﴿ إِنّكَ لَا تَهْ رَاكُ الله في أبي طالب: ﴿ إِنّكَ لَا تَهْ رَاكُ الله في أبي طالب: ﴿ إِنّكَ اللهُ مَنْ يَشَاءُ ﴾ [القصص: ٢٥].

فيه مسائل:

الأولى: تفسير قوله: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَاكِنَّ ٱللَّهَ يَهْدِى مَن يَشَآءً ﴾.

الثانية: تفسير قوله: ﴿مَا كَانَ لَلْنَبِي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يُسْتَغَفُّرُوا لَلْمُشْرِكِينَ﴾.

الثالثة: \_ وهي المسألة الكبرى \_ تفسير قوله على الثالثة: \ «قل: لا إله إلا الله» بخلاف ما عليه من يدعي العلم.

الرابعة: أن أبا جهل ومن معه يعرفون مراد النبي ﷺ إذ قال للرجل: «قل لا إله إلا الله». فقبح الله من أبو جهل أعلم منه بأصل الإسلام.

الخامسة: جده ﷺ ومبالغته في إسلام عمه.

السادسة: الرد على من زعم إسلام عبدالمطلب وأسلافه.

السابعة: كونه ﷺ استغفر له فلم يُغفر له، بل نهي عن ذلك.

الثامنة: مضرة أصحاب السوء على الإنسان.

التاسعة: مضرة تعظيم الأسلاف والأكابر.

العاشرة: الشبهة للمبطلين في ذلك، لاستدلال أبي جهل بذلك.

الحادية عشرة: الشاهد لكون الأعمال بالخواتيم؛ لأنه لو قالها لنفعته.

الثانية عشرة: التأمل في كبر هذه الشبهة في قلوب الضالين؛ لأن في القصة أنهم لم يجادلوه إلا بها، مع مبالغته ﷺ وتكريره، فلأجل عظمتها ووضوحها عندهم، اقتصروا عليها.

باب في بيان ما يدل على أنه لا يهدي الهداية الجامعة للعلم والعمل والتعليم والصبر إلا الله من الكتاب والسنة

شرح الباب ۱۷

أما الكتاب فقول الله تعالى: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِكُنَّ ٱللَّهَ يَهْدِي مَن يَشَاءً ﴾ [القصص: ٥٦]. قلت: فإذا كان الخطاب للرسول المبعوث المأمور بالتبليغ فكيف غيره؟ فإن قلت: كيف ذلك وكان شأنه ودأبه منذ بعث إلى أن مات هداية الناس إلى الصراط المستقيم؟ قلت: الهداية تتعدى بنفسه تارة وبإلى تارة وباللام تارة وكل له معنى معلوم، فمن المعدى بنفسه ﴿اهدنا الصراط المستقيم﴾، وقوله ﴿ويهديك صراطاً مستقيماً ﴾، ومن المعدى بإلى قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَىٰ صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴿ وَإِنَّنِي هَلَانِي السَّورِي: ٥٧]. وقوله: ﴿ إِنَّنِي هَلَانِي رَقِّ إِلَى صِرَطِ مُسْتَقِيمِ ﴾ [الأنعام: ١٦١]. ومن المعدى باللام قوله تعالى عن أهل الجنة: ﴿ لَخَمُّدُ بِلَّهِ ٱلَّذِي هَدَىٰنَا لِهَنذَا ﴾ [الأعراف: ٤٣]. وقوله: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرْءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾ [الإسراء: ٩]. المتعدي بإلى للإيصال إلى الغاية المطلوبة، وباللام لذلك مع إفادة التخصيص وبنفسه للهداية التامة الجامعة للعلم والعمل والتعليم والثبات كما ذكر الله في سورة العصر: ﴿ وَٱلْعَصِّرِ ۞ إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَفِي خُسِّرٌ ۞ إِلَّا ٱلَّذِينَ ءَامَـنُواْ وَعَيِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ وَتُواصَوْا بِٱلْحَقِّ وَتُواصَوْا بِٱلصَّبْرِ ١ ٥ العصر: ١ - ٣].

قال أبن القيم: فمتى عدي بإلى تضمن الإيصال إلى الغاية المطلوبة.

قلت: ليس معنى قوله: الإيصال إلى الغاية الهداية التامة؛ لأن الإيصال إلى الغاية لا يشمل الدخول في الغاية كما في قوله تعالى: ﴿ أَتِمُوا الْمِيامُ إِلَى النَّيلِ ﴾ [البقرة: ١٨٧]. أما ترى أن الليل ليس بداخل في

وأما السنة ففي الصحيح عن ابن المسيب عن أبيه قال: لما حضرت أبا طالب الوفاة جاءه رسول الله على شفقة عليه لما رأى من النصح والاجتهاد فيما يصلح أمره وينه ويذب عنه بماله وحاله وولده وصنع معه صنائع لم يصنعها أحد من الأقارب والأباعد لأحد وقصصه وأفعاله متواترة مشهورة لاسيما صبره معه في الشغب ثلاث سنين على الجوع والعري حتى ذُكر أنه يُسمع أصوات نسائهم وصبيانهم يتضاغون من وراء الشعب من الجوع، وأيضاً قومته في كل نائبة جاءت الرسول من المشركين، ومع هذا كله كان مقرًا مصدقاً بما يقول على النبي في قصيدته اللامية المشهورة التي يقول في أولها:

أغوذ برب الناس من كل طاعن علينا بسوء أو ملح بباطل إلى أن قال:

كذبتم وبيت الله نبزي محمدأ ونسلمه حتى نصرع حوله إلى أن قال:

وقد علموا أن ابننا لا مكذب إلى أن قال:

وأبيض يستسقى الغمام بوجهه حليم رشيد عادل غير طائش إلى أن قال:

فوالله لولا أن أجى بمسبة لكنا اتبعناه على كل حالة وقال في قصيدته النونية معترفاً بدينه الحق:

والله لن يصلوا إليك بجمعهم إلى أن قال:

ودعوتني وعرفت أنك ناصحي وعرضت ديناً قد عرفت بأنه

فلما حضره الموت جاءه الرسول ﷺ ليعرض عليه الإسلام شفقة عليه وعنده عبدالله بن أبي أمية وأبو جهل فقال له: «يا عم قل لا إله إلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله»، فقالا له: أترغب عن ملة عبدالمطلب فأعاد عليه رسول الله عَلَيْهُ (١). قوله: قل: لا إله إلا الله كلمة أحاج لك بها عند الله فأعادا أي عبدالله بن أبي أمية وأبو جهل على أبي طالب: أترغب عن ملة

ولما نطاعن دونه ونناضل ونـذهـل عـن أبنـائنـا والحـلائـل

لدينا ولا يعنى بقول الأباطل

ثمال اليتامي عصمة للأرامل يوالي إلها ليس عنه بغافل

تجر على أشياخنا في المحافل من الدهر جدًّا غير قول التهازل

حتى أوســد فــى التــراب دفينــا

ولقد صدقت وكنت ثم أمينا من خير أديان البرية دينا لولا الملامة أو حذار مسبة لوجدتني سمحاً بذاك مبينا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخَارِي (١٣٦٠)، ومسلم (٢٤) من حديث المسيب.

عبدالمطلب، فكان آخر ما قال هو على ملة عبدالمطلب. فمات على خاتمة السوء نعوذ بالله منها. قلت: وفي هذا أبين دليل على أن جليس السوء يردي بجليسه طبعاً وخُلقا وديناً كما قيل: عن المرء لا تسل وسل عن قرينه وكل قرين بالمقارن يقتدي وأحسن من ذلك قول الرسول على: "المرء يحشر على دين خليله فلينظر أحدكم من يخالل"(١). وقوله على: "المرء مع من أحدى."

الحاصل أن جلساء أبي طالب أردوا به وتسببوا عليه بالشر فغلبت على أبي طالب الشقاوة، وأبى أن يقول: لا إله إلا الله فلما أيس منه النبي على أن يقولها قال على لأستغفرن لك ما لم أنه عنك وذلك لأنه على مأمور منهي. فأنزل الله ﴿ مَا كَانَ لِلنَّبِي وَالَذِينَ ءَامَنُوا أَن يَمّت تَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرُف ﴾ وألذين ءَامَنُوا أن يَمّت تَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَوْ كَانُوا أُولِي قُرُف ﴾ والتوبة: ١١٣]. وأنزل في أبي طالب: ﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِى مَنْ أَحْبَبُتَ وَلَاكِنَ الله يَهْدِى مَن يَشَاءً ﴾ [القصص: ٥٦].

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٨٣٣)، والترمذي (٢٣٧٨) من حديث أبي هريرة، وله طريق أخرى عند الحاكم (٤/ ١٧١).

<sup>(</sup>۲) أخرجه البخاري (۲۱/۲۲)، ومسلم (۲۲٤٠) من حديث أنس.

باب

ما جاء أن سبب كفر بني آدم وتركهم دينهم هو الغلو في من الباب المالحين

وقول الله عز وجل: ﴿ يَتَأَهَّلَ ٱلْكِتَابِ لَا تَغَـٰلُواْ فِي دِينِكُمْ ﴾ [النساء: ١٧١].

وفي «الصحيح» عن ابن عباس رضي الله عنهما في قول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لاَ نَذَرُنَا ءَالِهَ تَكُورُ وَلاَ نَذَرُنَا وَدّا وَلا سُواعًا وَلا يَغُوثَ وَيَعُونَ وَنَسَّرا شَ ﴾ [نرح: ٢٣]. قال: «هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصاباً وسموها بأسمائهم، ففعلوا، ولم تُعبد، حتى إذا هلك أولئك ونسى العلم، عبدت».

وقال ابن القيم: قال غير واحد من السلف: لما ماتوا عكفوا على قبورهم ثم صوروا تماثيلهم؛ ثم طال عليهم الأمد فعبدوهم.

وعن عمر أن رسول الله على قال: «لا تطروني كما أطرت النصارى ابن مريم؛ إنما أنا عبد، فقولوا: عبدالله ورسوله» أخرجاه.

وقال: قال رسول الله ﷺ: «إياكم والغلو، فإنما أهلك من كان قبلكم الغلو».

ولمسلم عن ابن مسعود أن رسول الله ﷺ قال: «هلك المتنطعون» قالها ثلاثاً.

فيه مسائل:

الأولى: أن من فهم هذا الباب وبابين بعده، تبين له غربة الإسلام، ورأى من قدرة الله وتقليبه للقلوب العجب.

الثانية: معرفة أول شرك حدث على وجه الأرض أنه بشبهة الصالحين.

الثالثة: أول شيء غُير به دين الأنبياء، وما سبب ذلك مع معرفة أن الله أرسلهم.

الرابعة: قبول البدع مع كون الشرائع والفطر تردها.

الخامسة: أن سبب ذلك كله مزج الحق بالباطل؛ فالأول: محبة الصالحين، والثاني: فعل أناس من أهل العلم والدين شيئاً أرادوا به خيراً، فظن من بعدهم أنهم أرادوا به غيره.

السادسة: تفسير الآية التي في سورة نوح.

السابعة: جبلة الآدمي في كون الحق ينقص في قلبه، والباطل يزيد.

الثامنة: فيه شاهد لما نُقل عن السلف أن البدعة سبب الكفر.

التاسعة: معرفة الشيطان بما تؤول إليه البدعة ولو

حسن قصد الفاعل.

العاشرة: معرفة القاعدة الكلية، وهي النهي عن الغلو، ومعرفة ما يؤول إليه.

الحادية عشرة: مضرة العكوف على القبر لأجل عمل صالح.

الثانية عشرة: معرفة النهي عن التماثيل، والحكمة في إزالتها.

الثالثة عشرة: معرفة عظم شأن هذه القصة، وشدة الحاجة إليها مع الغفلة عنها.

الرابعة عشرة: وهي أعجب وأعجب: قراءتهم إياها في كتب التفسير والحديث، ومعرفتهم بمعنى الكلام، وكون الله حال بينهم وبين قلوبهم حتى اعتقدوا أن فعل قوم نوح هو أفضل العبادات، واعتقدوا أن ما نهى الله ورسوله عنه، فهو الكفر المبيح للدم والمال.

الخامسة عشرة: التصريح أنهم لم يريدوا إلا الشفاعة.

السادسة عشرة: ظنهم أن العلماء الذين صوروا الصور أرادوا ذلك.

 وسلامه على من بلغ البلاغ المبين.

الثامنة عشرة: نصيحته إيانا بهلاك المتنطعين.

التاسعة عشرة: التصريح بأنها لم تُعبد حتى نُسي العلم، ففيها بيان معرفة قدر وجوده ومضرة فقده.

العشرون: أن سبب فقد العلم موت العلماء.

## باب ما جاء في بيان ما يدل من الكتاب والسنة

أن سبب كفر بني آدم بربهم الذي خلقهم من ماء مهين الذي شرح الباب يخرج من بين الصلب والترائب خلقاً من بعد خلق في ظلمات ثلاث: ظلمة البطن وظلمة الرحم، وظلمة القميص ثم دبره بأحسن التدبير وهم أجنة في بطون أمهاتهم لا يعلمون شيئًا، ثم أذن له بالخروج بالرفق واللين فأدرّ عليه ثديي أمه بالحليب السائغ إلى حد الفطام ثم أخرج له أسنان منها للقطع ومنها للتنعيم والتطحين، فأنعم عليه من كل نعمة كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعَمُدُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ لَا تَحْمُمُوهَا ۗ ﴾ [إبراهيم: ٣٤]. وجعل عليه حفظة يحفظونه من بين يديه ومن خلفه قال تعالى: ﴿ لَهُمْ مُعَقِّبَتُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنْ أَمْرِ ٱللَّهِ ﴾ [الرعد: ١١]. ومع ذلك كله إنهم اتخذوا الشيطان وذريته أولياء من دون الله وأطاعوهم في المعاصي حتى آلت بهم المعاصي إلى الكفر وتركهم دينهم الذي فطرهم الله عليه وهو عبادة الله وحده لا شريك له، فزين لهم الشيطان أعمالهم واجتهادهم بالغلو في الصالحين قديماً وحديثاً، فأحدث عليهم ذلك الشرك بالله في حقه الذي لا يستحقه إلا هو لا إله إلا هو، وقد نهى الله تعالى عن الغلو في كتابه الذي أمر الله عباده باتباعه قال تعالى: ﴿ أَتَّبِعُواْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِّن رَّبِّكُو وَلَا

والدليل على ذلك من الكتاب قوله عز وجل: ﴿ يَتَأَهَّلَ اللَّهِ وَالدَّلِيلَ عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا الْكَبِيتُ لَا تَغْلُواْ عَلَى اللَّهِ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا اللَّهِ عَيْسَى البّنُ مَرْيَمَ رَسُوكُ اللّهِ وَكَلِمَتُهُ وَالْقَلْهَ إِلَّا الْحَقُّ إِنَّمَا وَرُوكُ مِنْهُ وَكَلِمَتُهُ وَاللّهُ اللّهِ عَلَى عَن وَرُوكُ مِنْهُ فَكَامِنُوا بِاللهِ وَرُسُلِّهِ عَلَى النساء: ١٧١]. يخبر الله تعالى عن أمة العيسوية أنهم غلوا في عيسى وعن أمة الموسوية أنهم غلوا في

تَنَّبِعُواْ مِن دُونِهِ \* [الأعراف: ٣].

عزير وحال أن فيها آيات وبراهين ساطعة يستدل بها كل ذي لب على أنه لا يعبد إلا الله، فأما عيسى فخلقه الله من دون أب بل بنفخة نفخها جبرائيل في جيب مريم وتكلم وهو في المهد بأنه رسول الله، ففي ذلك أعظم دليل على أن عيسى عبدالله ورسوله، وأن الإله الحق هو الله الذي خلقه بلا أب، وأنطقه في المهد بنطق فصيح فالله تبارك وتعالى له القدرة الكاملة، خلق آدم وذريته على أربعة أنواع: نوع ليس له أب ولا أم، فذلك آدم خلقه من تراب، ثم قال له كن فيكون، ونوع له أب وليس له أم وذلك حواء خلقها من ضلعه الأيسر، ونوع له أم وذلك عيسى ابن مريم، ونوع له أب وأيضاً منهم من يعطيهم الذكور، ومنهم من يعطيهم أيناناً ومنهم من يعطيهم الذكور، وأيناناً ومنهم من يعطيهم الذكور، وأيناناً ومنهم من المقلية الله الله الله القدرة والعلم اللذين هما على الوحدانية أشد ظهوراً من الشمس.

وأمًّا عُزَيْر فقد جرى عليه بعد رجوعه من عند بخت نصر ما هو أقطع دليل على أنه لا إله إلا هو وأنه المعبود بحق لا سواه وذلك أنه لما مر على بيت المقدس بعدما خربه بخت نصر وهي خاوية على عروشها ساقطة على سقوفها وتهدمت حيطانها استعظم الأمر وقال: أنى يحيي هذه الله بعد موتها، فأراد الله أن يريه قدرته الكاملة الصالحة لكل شيء فأماته الله مائة عام آية في نفسه واعتباراً لغيره ثم أحياه الله وذكر أنه كان معه تين وعصير عنب ومع هذه المدة الطويلة لم يتغير التين ولا عصير العنب وحماره قد بليت عظامه وتفرقت، فجمعها الله وهو ينظر إليه وركب بعضها على بعض وألبسها لحماً وأحياه، فإذا هو

واقف بين يديه، فلما تبين له قال: أعلم أن الله على كل شيء قدير، فنظر فإذا القرية قد اعتمرت على أحسن ما يتصور، فسبحان من تفرد بالقدرة الكاملة والعلم المحيط بكل شيء فهو المستحق للعبادة وحده لا شريك له، قال تعالى: ﴿ لَهُ دَعُوهُ ٱلْمَتِيِّ وَاللَّذِينَ يَدْعُونَ مِن دُونِهِ لَا يَسْتَجِيبُونَ لَهُم بَتَيْ اللَّهِ الرعد: ١٤].

قال ابن القيم: «وما أمر الله بأمر إلا وللشيطان فيه نزغتان: إما تقصير وتفريط، وإما إفراط وغلو، فلا يبالي بأيهما ظفر من العبد من الخصلتين، فإنه يأتي إلى قلب العبد فيشمه فإن وجد فيه فتوراً أو توانياً أو ترخيصاً أخذه بالتقصير والتفريط، فثبطه وأقعده بالكسل والتواهن والفتور، وفتح له باب التأويلات والرجاء وغير ذلك، وإن وجد عنده حذراً وجدًا وتشميراً ويقظة أخذه بالاجتهاد الزائد وسول له أن هذا المشروع ما يكفيك وهمتك فوق هذا وينبغي لك أن تزيد على غيرك من العالمين وأن لا ترقد إذا رقدوا ولا تفتر إذا فتروا إذا غسل أحدهم من العالمين وأن لا ترقد إذا رقدوا ولا تفتر إذا توضأ أحدهم أنت اغتسل لها، ونحو هذا من الإفراط والتعدي فيحمله على الغلو والمجاوزة وتعدي الصراط المستقيم كما حمل الأول على التقصير، ومقصوده إخراج كل واحد عن الصراط المستقيم ولا ينجي من ذلك ومقصوده إخراج كل واحد عن الصراط المستقيم ولا ينجي من ذلك دين الله وسط بين الغالي والجافي، والله المستعان»، انتهى كلامه رحمه الله تعالى.

فإن قلت: إن الله تعالى ما ذكر إلا الغلو الذي هو الإفراط ولم يذكر التفريط والتقصير. قلت: يحتمل فيه أمران: لما تركه لدلالة الضد على الضد كما في قوله تعالى: ﴿ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرَ عليه، ذكر تَقِيكُمُ الله الحر عليه، ذكر

ذلك بعض المفسرين، وإما لأن الغلو: يورث الشرك والكفر والتفريط، والتقصير: يورث الذنوب والشرك والكفر أعظم خطراً فذكر الغلو لعظم خطره.

والدليل من السنة أن الغلو سبب كفر بني آدم، ففى الصحيحين (١) عِن ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ لَا نَذَرُنَّ الِهَتَكُورُ وَلَا نَذَرُنَّ وَدًّا وَلَا سُوَاعًا وَلَّا يَغُوثَ وَيَعُوقَ وَنَسْرًا ﴿ ﴾ [نرح: ٢٣]. قال: هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح. أول رسول أرسل إلى الأرض لما غلوا في الصالحين وأشركوا مع الله غيره في العبادة، قال قتادة: ذكر لنا أنه كان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على الهدى وعلى شريعة من الحق ثم اختلفوا بعد ذلك فبعث الله إليهم نوحاً، وقال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ كَانَ ٱلنَّاسُ أُمَّةً ﴾ وَحِدَةً ﴾ [البقرة: ٢١٣]. قال: على الإسلام كلهم وقد أراد الله تعالى استخبارهم فامتحنهم الله بما يفتنهم ليعلم الصادق من الكاذب كما قال تعالى: ﴿ الْمَدِّ إِنَّ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَنَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُّونَ ﴿ وَلَقَدْ فَتَنَّا ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعُلَمَنَّ ٱللَّهُ ٱلَّذِيكَ صَدَقُواْ وَلَيْعَلَمَنَّ ٱلْكَندِبِينَ ١٠ ﴿ [العنكبوت: ١ \_ ٣]. فبين الله أنه لابد أن يفتن الذي يدعى الإيمان قديماً وحديثاً ومن حكمة الرب تعالى أن يفتن كلًّا بما يليق بحاله، قال تعالى: ﴿ وَلِنَبَلُوَنَّكُمْ بِثَنَءٍ مِّنَ ٱلْخَوْفِ وَٱلْجُوعِ وَنَقْصِ مِّنَ ٱلْأَمْوَالِ وَٱلْأَنفُسِ وَٱلشَّمَرَاتُّ وَبَشِّرِ ٱلصَّابِرِينَ ﴿ ﴾ [البقرة: ١٥٥]. فإن علم الله من العبد الصدق والإيمان الحقيقي الذي لا يشوبه ظلم حفظه من وساوس الشيطان فانتبه. قال تعالى: ﴿ يُثَيِّتُ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ مَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ ٱلشَّابِتِ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا وَفِي ٱلْآخِـرَةِ ﴾ [إبراهيم: ٢٧]. وإن علم منه خلاف ذلك خلى بينه

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٩٢٠) من حديث ابن عباس موقوفاً ولم يروه مسلم.

وبين الشيطان فإذا يسلط عليه ويستحوذ عليه فيهلكه، ولما كان أهل ذلك الزمان الذي فيه ودّ وسواع ويغوث ويعوق ونسر وكانوا معتنين بالدين والعلم النافع فتنهم الله بموت هؤلاء العلماء الصالحين في أزمنة متقاربة بعضها من بعض فلما هلكوا حزنوا عليهم حزناً شديداً لما رأوا من ذهاب علمائهم وصلحائهم الذين بذهابهم يذهب العلم المتواخذ بينهم فحينئذ اغتنم الشيطان الفرصة وأتاهم وأوحى الشيطان إلى قومهم أن انصبوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها حالة التعليم والتذكير أنصابا على صورهم المعلومة عندكم وسموها بأسمائهم التي كانوا يسمون بها ففعلوا فلم يعبدوا الصور لقرب عهدهم بالمعاني الشركية وأفعالها وأقوالها حتى إذا هلك أولئك أي أهل ذلك القرن والقرن الثاني وأتى القرن الثالث نسي العلم الذي فيه بيان الشرك والتوحيد أو نسي العلم الذي نصبوا لأجله الأنصاب وهو تذكر العلم الذي كانوا يأخذونه منهم عبدت الصور حينئذ وذلك أنه جاءهم الشيطان أن آباءكم ما نصبوا هذه الأنصاب إلا أنهم يريدون شفاعتهم فتعلقت قلوبهم بها لأجل ذلك قال تعالى: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مَا لَا يَضُرُّهُمْ وَلَا يَنفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَتُوُلاَهِ شُفَعَتُونًا عِندَ اللَّهِ قُلْ أَتُنَيِّعُونَ اللَّهَ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ سُبِّكَنَامُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ١٨].

قال ابن القيم قال غير واحد من السلف: قال محمد بن كعب: إن ودًّا وسواعاً ويغوث ويعوق ونسرا هذه أسماء رجال صالحين كانوا بين آدم ونوح فلما ماتوا كان لهم أتباع يقتدون بهم ويأخذون بعدهم بأخذهم في العبادة فجاءهم إبليس وقال لهم: لو صورتم صورهم كان أنشط لكم وأشوق إلى العبادة ففعلوا ثم نشأ قوم

بعدهم فقال إبليس إن الذين من قبلكم كانوا يعبدونهم فعبدوهم فابتداء عبادة الأوثان كان ذلك وسميت تلك الصور بهذه الأسماء لأنهم صوروها على صور أولئك القوم المسلمين. قلت: وموجب ذلك كله الغلو شيئاً فشيئاً حتى تعدى عن الحد، وآل الأمر إلى الشرك بالله فعكفوا على قبورهم وذلك بما صوروا صورهم ثم طال عليهم الأمد فغفلوا عن التوحيد وغلوا فيها فأشركوا فعبدت فلذلك نهى الله ورسوله على عن الغلو حذراً مما وقع قبل من الشرك بسببه. وعن عمر أن رسول الله على قال: «لا تُطروني كما أطرت النصارى ابن مريم إنما أنا عبد فقولوا عبدالله ورسوله المخرجاه (۱)، ولمسلم عن ابن عباس قال: قال رسول الله أخرجاه (۱)، ولمسلم عن ابن عباس قال: قال رسول الله أخرجاه (۱)، ولمسلم عن ابن عباس قال: قال رسول الله أخرجاه (۱)، ولمسلم عن ابن عباس قال: قال رسول الله الخرجاه (۱)، ولمسلم عن ابن عباس قال: قال رسول الله

بين عَلَيْ أَن الغلو هو داء العضال الذي في الأمم الماضية فأهلكوا به قال تعالى: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن فَاهلكوا به قال تعالى: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَنقِبَهُ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلًا كَانَ أَكْثَرُهُم مُشْرِكِينَ ﴿ الروم: ٤٢]. ولمسلم عن ابن مسعود أن رسول الله عَلَيْهِ قال: «هلك المتنطعون» (٣)، قالها ثلاثاً فُسِّر بالذين يبالغون في الأمور.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٤٥) من حديث عمر مرفوعاً، ولم يروه مسلم.

<sup>(</sup>٢) أخرجه النسائي (٢٦٨/٥) وابن ماجه (٣٠٢٩) وأحمد (٢١٥/١) من حديث ابن عباس مرفوعاً، والحديث لم يروه مسلم، وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في «الاقتضاء» ٢٨٩/١: إسناده صحيح على شرط مسلم.

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم (٢٦٧٠) من حديث ابن مسعود مرفوعاً.

باب

ما جاء من التغليظ فيمن عبدالله عند قبر رجل صالح فكيف إذا عبده

متن الباب ۱۹

في «الصحيح» عن عائشة رضي الله عنها أن أم سلمة ذكرت لرسول الله على كنيسة رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور. فقال: «أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح بنوا على قبره مسجداً، وصوروا فيه تلك الصور أولئك شرار الخلق عند الله» فهؤلاء جمعوا بين الفتنتين، فتنة القبور، وفتنة التماثيل.

ولهما عنها قالت: «لما نُزل برسول الله على طفق يطرح خميصة له على وجهه، فإذا اغتم بها كشفها، فقال وهو كذلك ـ: «لعنة الله على اليهود والنصارى، اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يُحذر ما صنعوا، ولولا ذلك أبرز قبره، غير أنه خشي أن يتخذ مسجداً، أخرجاه.

ولمسلم عن جندب بن عبدالله قال: سمعت النبي على الله أن قبل أن يموت بخمس وهو يقول: «إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل، فإن الله قد اتخذني خليلاً، كما اتخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخذاً من أمتي خليلاً، لا تخذت أبا بكر خليلاً، ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد، ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك».

فقد نهى عنه في آخر حياته، ثم إنه لعن ـ وهو في السياق ـ من فعله، والصلاة عندها من ذلك، وإن لم يُبنَ مسجد، وهو معنى قولها: خشي أن يتخذ مسجداً، فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجداً، وكل موضع قصدت الصلاة فيه فقد اتخذ مسجداً، بل كل موضع يصلى فيه يسمى مسجداً، كما قال على الأرض فيه يسمى مسجداً، كما قال المله عنه الأرض مسجداً وطهوراً». ولأحمد بسند جيد عن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً: "إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء والذين يتخذون القبور مساجد». ورواه أبو حاتم في "صحيحه".

فيه مسائل:

الأولى: ما ذكر الرسول على فيمن بنى مسجداً يعبد الله فيه عند قبر رجل صالح، ولو صحت نية الفاعل.

الثانية: النهي عن التماثيل، وغلظ الأمر في ذلك.

الثالثة: العبرة في مبالغته ﷺ في ذلك. كيف بين لهم هذا أولاً، ثم قبل موته بخمس قال ما قال، ثم لما كان في السياق لم يكتف بما تقدم.

الرابعة: نهيه عن فعله عند قبره قبل أن يوجد القبر.

الخامسة: أنه من سنن اليهود والنصارى في قبور أنبيائهم.

السادسة: لعنه إياهم على ذلك.

السابعة: أن مراده ﷺ تحذيره إيانا عن قبره.

الثامنة: العلة في عدم إبراز قبره.

التاسعة: في معنى اتخاذها مسجداً.

العاشرة: أنه قرن بين من اتخذها مسجداً وبين من تقوم عليهم الساعة، فذكر الذريعة إلى الشرك قبل وقوعه مع خاتمته.

الحادية عشرة: ذكره في خطبته قبل موته بخمس: الرد على الطائفتين اللتين هما شر أهل البدع، بل أخرجهم بعض السلف من الثنتين والسبعين فرقة، وهم الرافضة والجهمية. وبسبب الرافضة حدث الشرك وعبادة القبور، وهم أول من بنى عليها المساجد.

الثانية عشرة: ما بلي به ﷺ من شدة النزع.

الثالثة عشرة: ما أكرم به من الخلة.

الرابعة عشرة: التصريح بأنها أعلى من المحبة.

الخامسة عشرة: التصريح بأن الصديق أفضل الصحابة.

السادسة عشرة: الإشارة إلى خلافته.

شرح الباب باب ما جاء في بيان ما يدل على أن التغليظ يلزم الذي يطيع الله 19

غيرة منه على دينه عز وجل فيمن عبد الله خالصاً لكن عند قبر رجل صالح حذراً من الفتنة والشرك هذا إذا كان غير الله فكيف إذا عبده فيكون التغليظ أولى وألزم وفي الصحيح عن عائشة \_ رضى الله عنها \_ أن أم سلمة ذكرت لرسول الله علية كنيسة رأتها بأرض الحبشة وما فيها من الصور والتماثيل لما كانوا يصورون عيسى وأمه والأنبياء تعظيماً لهم فقال رسول الله عَلَيْهِ: . «أولئك إذا مات فيهم الرجل الصالح أو العبد الصالح \_ شك من الراوي \_ بنوا على قبره مسجداً وصوروا فيه تلك الصور أولئك شرار الخلق»(١). لنبذهم حكم الله ورسوله واتباعهم الآباء والأهواء فهؤلاء جمعوا بين الفتنتين اللتين أكثر الناس قد ضلوا بهما إحداهما فتنة القبور وقد ضلت بها أمم لا يحصيهم إلا الله، والثانية فتنة التماثيل وقد ضلت بها فنام أيضاً ولهما عنها قالت: لما نزل برسول الله عَلَيْ أي وقع به الأمر اللازم الذي ليس لأحد عنه مفر طفق أي شرع يطرح خميصة له على وجهه فإذا اغتم بها كشفها فقال وهو كذلك أي في هذه الحالة لشدة اهتمامه واعتنائه بالوحدانية التي هي زبدة الرسالة: «لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يحذر ﷺ بقوله أمته عن ما صنعوا ولولا ذلك الحذر لأبرز قبره

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٢٧) ومسلم (٥٢٨) من حديث عائشة.

غير أنه خشى أن يتخذ مسجداً إذا أبرز أخرجاه (١)، ولمسلم عن جندب بن عبدالله قال: سمعت رسول الله عليه قبل أن يموت بخمس ليال وهو يقول: «إني أبرأ إلى الله أن يكون لى منكم خليل فإن الله قد اتخذني خليل كما اتخذ إبراهيم خليلاً ولو كنت متخذاً من أمتي خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً» (٢٠). لما رأيت منه من التصديق والنصح لله ولرسوله ألا وإن من كان قبلكم كانوا يتخذون قبور أنبيائهم مساجد فيقعون في الشرك والكفر بالغلو فيهم ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فتقعون فيما وقعوا فيه فإنى أنهاكم عن ذلك فقد نهى عنه في آخر حياته ثم إنه لعن وهو في السياق من فعله وذلك لأن التردد على القبور يوجب ما قاله وذلك يورث عبادتهم والصلاة عندها من ذلك وإن لم يبن مسجد وهو معنى قولها خشي أن يتخذ مسجداً فإن الصحابة لم يكونوا ليبنوا حول قبره مسجداً وكل موضع قصدت الصلاة فيه فقد اتخذ مسجداً بل كل موضع يصلى فيه يسمى مسجداً، كما قال ﷺ: «جعلت لى الأرض مسجداً وطهوراً».

ولأحمد بسند جيد عن ابن مسعود مرفوعاً: «إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم أحياء والذين يتخذون القبور مساجد» رواه ابن حبان في صحيحه (٣).

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٣٢) من حديث جندب.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (١/ ٤٣٥) وابن حبان (٣٤٠) وابن خزيمة (٧٨٩) من حديث ابن مسعود.

قال ابن تيمية \_ رحمه الله \_: «وقد ثبت في الصحيح أنه قال: لا تجلسوا على القبور ولا تصلوا إليها مع أن طائفة من غلاة العباد يصلون إلى قبور شيوخهم بل يستدبرون القبلة ويصلون إلى قبر الشيخ ويقولون هذه قبلة الخاصة والكعبة قبلة العامة، وآخرون أمثل من هؤلاء يرون الصلاة عند قبور شيوخهم أفضل من الصلاة في المساجد حتى المسجد الحرام والمسجد الأقصى، وكثير يرى أن الدعاء عند قبور الأنبياء والصالحين أفضل من الدعاء في المساجد، ويرى من الصلاة في المساجد المبنية على القبور أفضل من المساجد التي لا قبور فيها هذا كله مما علم من جميع أهل العلم بدين الإسلام أنه مناف لشريعة الإسلام وأنه لم ينقله أحد من علماء الأمة بل هم متفقون على أنه لا فضيلة للصلاة عند القبور ولا المساجد المبنية على القبور بل ينهي عن ذلك». انتهى كلامه.

باب

ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً تعبد من متن الباب ٢٠ دون الله

روى مالك في «الموطأ»: أن رسول الله على قوم «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» ولابن جرير بسنده عن سفيان عن منصور عن مجاهد: ﴿ أَفْرَءَيْتُمُ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ ﴿ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ ﴿ اللَّتَ وَالْعُزَّىٰ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا قال أبو الجوزاء عن ابن عباس: كان يلت قبره، وكذا قال أبو الجوزاء عن ابن عباس: كان يلت السويق للحاج.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: لعن رسول الله عنهما زائرات القبور، والمتخذين عليها المساجد والسرج. رواه أهل السنن.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير الأوثان.

الثانية: تفسير العبادة.

الثالثة: أنه ﷺ لم يستعذ إلا مما يخاف وقوعه.

الرابعة: قرنه بهذا اتخاذ قبور الأنبياء مساجد.

الخامسة: ذكر شدة الغضب من الله.

السادسة: \_ وهي من أهمها \_ معرفة صفة عبادة

اللات التي هي من أكبر الأوثان.

السابعة: معرفة أنه قبر رجل صالح.

الثامنة: أنه اسم صاحب القبر، وذكر معنى التسمية.

التاسعة: لعنه زوارات القبور.

العاشرة: لعنه من أسرجها.

# باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثاناً شرح الباب ٢٠

لما مضى من أن التردد يورث التأله والتعظيم شيئاً فشيئاً حتى تعبد من دون الله الذي خلق الكون وما فيه بأسره سبحانه وتعالى عما يشركون روى مالك في الموطأ أن رسول الله على قوم «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»(۱). وقعوا في المحذور الذي أوجب لهم اللعنة والعذاب، ولابن جرير بسنده عن سفيان عن منصور عن مجاهد: ﴿أَفرأيتم اللات والعزى﴾ قال: كان رجل يلت السويق للحاج فمات فعكفواعلى قبره وكذا قال أبو الجوزاء عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ كان يلت السويق للحاج، وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ كان يلت لعن رسول الله عليه زائرات القبور لقلة عقولهن ودينهن وكثرة جزعهن والمتخذين عليها المساجد والسرج (۱) لما فيه من ذلك المحذور الذي يؤول إلى الشرك وعبادة غير الله.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مالك (۱۷۲۱) وابن سعد في الطبقات (۲/ ۲٤٠ ـ ۲٤۱) عن زيد بن أسلم عن عطاء بن يسار مرسلاً.

وهذا إسناده مرسل صحيح ورواه ابن عجلان عن زيد بن أسلم مرسلاً لم يذكر عطاء . وأخرجه عبدالرزاق (٢٠٦/١) وابن أبي شيبة (٣٤٥/٣) وحديث مالك هو الصواب، وأخرجه ابن عبدالبر في التمهيد (٥/٣٤) من طريق عمر بن محمد عن زيد بن أسلم به . وهذا إسناد حسن، وعمر بن محمد ثقة وقد جاء الحديث مرفوعاً من حديث أبي هريرة أخرجه أحمد (٢٤٦/٢).

 <sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٢٣٦)، والترمذي (٣٢٠) وقد أفردت في أحاديث زيارة النساء
 للقبور، وما فيها من آثار: رسالة طبعت في «الأجزاء الحديثية».

### ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك

وقول الله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَآءَكُمْ رَسُوكُ مِنَ مِنْ اللهِ تَعَالَى: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ كَانَتُ مِنْ اللهِ عَلَيْكُمْ كَانَتُ مَا عَنِيْتُ عَلَيْكُمْ ﴾ [التوبة: ١٢٨].

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً، ولا تجعلوا قبري عيداً، وصلوا عليّ، فإن صلاتكم تبلغني حيث كنتم». رواه أبو داود بإسناد حسن، ورواته ثقات.

وعن علي بن الحسين: أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة كانت عند قبر النبي على فيدخل فيها فيدعو، فنهاه، وقال: ألا أحدثكم حديثاً سمعته من أبي عن جدي عن رسول الله على قال: «لا تتخذوا قبري عيداً، ولا بيوتكم قبوراً، وصلوا على فإن تسليمكم يبلغني أين كنتم». رواه في «المختارة».

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية براءة.

الثانية: إبعاده أمته عن هذا الحمى غاية البعد.

الثالثة: ذكر حرصه علينا ورأفته ورحمته.

الرابعة: نهيه عن زيارة قبره على وجه مخصوص،

مع أن زيارته من أفضل الأعمال.

الخامسة: نهيه عن الإكثار من الزيارة.

السادسة: حثه على النافلة في البيت.

السابعة: أنه متقرر عندهم أنه لا يصلى في المقبرة.

الثامنة: تعليله ذلك بأن صلاة الرجل وسلامه عليه

يبلغه وإن بعُد، فلا حاجة إلى ما يتوهمه من أراد القرب.

التاسعة: كونه ﷺ في البرزخ تعرض أعمال أمته في الصلاة والسلام عليه.

شرح الباب ۲۱

باب ما جاء في حماية المصطفى ـ من الخلق لأجل الرسالة محمد بن عبدالله عبدالله عبدالله على التوحيد وسده كل طريق يوصل إلى الشرك لأنه على ما أرسل إلا لنفيه بالبيان والسنان وقول الله تعالى: ﴿لقد جاءكم رسول من أنفسكم عزيز عليه ما عنتم أي شاق عليه عنتكم ومضاركم وأي ضرر أعظم من الشرك والكفر والنفاق الذي يخلد صاحبه في النار أبد الآبدين حريص عليكم أي على صلاح شأنكم وأي صلاح أعظم من صلاح التوحيد الذي لو يأتي صاحبه بقراب الأرض خطايا لأتاه ربه بها مغفرة بالمؤمنين رؤوف رحيم.

وعن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «لا تجعلوا بيوتكم قبوراً» أي لا تجعلوا بيوتكم مثل القبور لا تصلون فيها بل صلوا فيها السنن والنوافل لأنها في البيت أفضل، قيل: لأنه أبعد من الرياء وأقرب للإخلاص «ولا تجعلوا قبري عيداً» تعودونه في كل يوم أو كل أسبوع أو شهر أو سنة ولا يسمى العيد عيداً إلا لإعادته على الناس في كل عام فنهى رسول الله على أن يجعلوا قبره عيداً يعودونه حذراً مما وقع في السلف الماضي من الأمم، وإن أردتم الصلاة والسلام «فصلوا على فإن صلاتكم تبلغني حيث ما كنتم». رواه أبو داود بإسناد حسن. ورواته ثقات (٢).

وعن علي بن الحسين ـ رضي الله عنه ـ أنه رأى رجلاً يجيء إلى فرجة عند قبر النبي ﷺ فيدخل فيها فيدعو فنهاه

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۰٤۲) وأحمد (۳٦٧/۲).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٢٠٤٢) وأحمد (٣٦٧/٢) من حديث أبي هريرة.

وقال: ألا أحدثكم حديثاً سمعته عن أبي عن جدي عن رسول الله على قال: «لا تتخذوا قبري عيداً ولا بيوتكم قبوراً وسلموا على فإن تسليمكم يبلغني أينما كنتم». رواه في المختارة (١). فبين على - رضي الله عنه - أن دعاءه عند قبر النبي على منهي عنه ولو نيته كانت صالحة حذراً من الغلو الذي أهلك من كان قبل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في التاريخ الكبير (۱۸٦/۲) وأبو يعلى (٤٦٩) من طريق جعفر بن إبراهيم الجعفري عن علي بن عمر بن الحسين عن أبيه عن علي بن الحسين به وله شواهد.

## ما جاء أن بعض هذه الأمة يعبد الأوثان

عن أبي سعيد رضي الله عنه، أن رسول الله على التبعن سنن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة، حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه قالوا: يا رسول الله، اليهود والنصارى؟ قال: «فمن»؟ أخرجاه، ولمسلم عن ثوبان رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «إن الله زوى لي الأرض، فرأيت مشارقها ومغاربها، وإن أمتي سيبلغ ملكها ما زوي لي منها، وأعطيت الكنزين: الأحمر والأبيض، وإني سألت ربي لأمتي أن لا يهلكها بسنة بعامة، وأن لا يسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم. وإن ربي قال: يا محمد، إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد، وإني أعطيتك لأمتك أن لا أهلكهم بسنة بعامة، وأن لا أسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، ولو اجتمع عليهم عدوًا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم، ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً ويسبي عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً ويسبي عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً ويسبي

بعضهم بعضاً». ورواه البرقاني في «صحيحه» وزاد: «وإنما أخاف على أمتي الأئمة المضلين، وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة، ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين، وحتى تعبد فئام من أمتي الأوثان، وإنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون، كلهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبيين، لا نبي بعدي. ولا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم حتى يأتي أمر الله تبارك وتعالى».

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النساء.

الثانية: تفسير آية المائدة.

الثالثة: تفسير آية الكهف.

الرابعة: وهي أهمها: ما معنى الإيمان بالجبت والطاغوت في هذا الموضع؟: هل هو اعتقاد قلب، أو هو موافقة أصحابها مع بغضها ومعرفة بطلانها؟

الخامسة: قولهم إن الكفار الذين يعرفون كفرهم أهدى سبيلاً من المؤمنين.

السادسة: وهي المقصود بالترجمة أن هذا لا بد أن يوجد في هذه الأمة، كما تقرر في حديث أبي سعيد.

السابعة: التصريح بوقوعها، أعني عبادة الأوثان في هذه الأمة في جموع كثيرة.

الثامنة: العجب العجاب خروج من يدعي النبوة، مثل المختار، مع تكلمه بالشهادتين وتصريحه بأنه من هذه الأمة، وأن الرسول حق، وأن القرآن حق وفيه أن محمداً خاتم النبيين، ومع هذا يصدق في هذا كله مع التضاد الواضح. وقد خرج المختار في آخر عصر الصحابة، وتبعه فئام كثيرة.

التاسعة: البشارة بأن الحق لا يزول بالكلية كما زال فيما مضى، بل لا تزال عليه طائفة.

العاشرة: الآية العظمى أنهم مع قلتهم لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم.

الحادية عشرة: أن ذلك الشرط إلى قيام الساعة.

الثانية عشرة: ما فيه من الآيات العظيمة، منها: إخباره بأن الله زوى له المشارق والمغارب، وأخبر بمعنى ذلك فوقع كما أخبر، بخلاف الجنوب والشمال، وإخباره بأنه أعطي الكنزين، وإخباره بإجابة دعوته لأمته في الاثنتين، وإخباره بأنه منع الثالثة، وإخباره بوقوع السيف، وأنه لا يرفع إذا وقع، وإخباره بإهلاك بعضهم بعضاً وسبي بعضهم بعضاً، وخوفه على أمته من الأئمة المضلين، وإخباره بظهور المتنبئين في هذه الأمة، وإخباره ببقاء الطائفة المنصورة. وكل هذا وقع كما أخبر، مع أن كل واحدة منها أبعد ما يكون في العقول.

الثالثة عشرة: حصر الخوف على أمته من الأئمة المضلين.

الرابعة عشرة: التنبيه على معنى عبادة الأوثان.

شرح الباب ۲۲

باب ما جاء أن بعض هذه الأمة المحمدية تعبد الأوثان وتسلك مسالك من مضى من الأمم الماضية شبراً بشبر وذراعاً بذراع من الكتاب والسنة

أما الكتاب فدلالته على الترجمة بالتضمن وذلك قول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى ٱلَّذِيكِ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ ٱلْكَتَبِ يُوْمِنُونَ وَالطَّعْوَتِ ﴾ [النساء: ٥١]. وقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَلۡ ٱنْبِتُكُم بِشَرّ مِن ذَلِكَ مَثُوبَةً عِندَ ٱللَّهِ مَن لَّعَنهُ ٱللّهُ وَغَضِبَ عَلَيْهِ وَجَعَلَ مِنْهُمُ ٱلْقِرَدَةَ وَالْخُوتَ ﴾ [المائدة: ٢٠]. وقوله تعالى: ﴿ قَالَ وَالْخُوتَ ﴾ [المائدة: ٢٠]. وقوله تعالى: ﴿ قَالَ اللّهِ عَلَيْهِ مَسْجِدًا ﴿ قَالَ اللّهِ عَلَيْهِ مَسْجِدًا ﴿ قَالَ اللّهِ اللّهِ عَالَى عن جهل هؤلاء وظلمهم، أما جهلهم ألله أنهم تركوا حكم الله الذي هو ربهم ومليكهم، وسنة نبيهم، وعملوا بحكم الجبت والطاغوت. وأما ظلمهم فَإنَّهم عصوا الله وآمنوا بالجبت والطاغوت وقد أمروا أن يكفروا به كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَ بِعَلَى اللّهِ مَا لَكُنْ اللّهُ وَأَمْوَ اللّهُ وَأَمْوَ اللّهُ وَأَمْوا وَلَمْ اللّهُ وَاللّهُ وَأَمْوا وَلَمْ اللّهُ الذي على الترجمة أنه يتصور ويمكن أن هذه الأمة وأما دلالة الآيات على الترجمة أنه يتصور ويمكن أن الذين أوتوا الذي أوتوا الذي الذين أوتوا الذي أوتوا الذي

وأما في السنة فقد بين الرسول هذا المعنى بعينه وأفصح به لئلا يشتبه على أحد ويستبعد ذلك، عن أبي سعيد أن رسول الله على قال: «لتتبعن سَنَن من كان قبلكم حذو القذة بالقذة حتى لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه، قالوا يارسول الله اليهود

التوراة والإنجيل عبدوا الجبت والطاغوت.

والنصارى؟ قال: فمن». أخرجاه (١١). فقد صرح رسول الله على أن هذه الأمة المحمدية يتبعن سنن طرق الذين من قبلهم ويسلكن مسلكهم ثم أكد المشابهة أي بأنهم لو دخلوا جحر ضب لدخلتموه، جعل على غاية المشابهة أمراً محالاً في العادة بمعنى أنكم لا تتركون شيئاً يفعلونه حتى لو فعلوا هذا الأمر المحال لفعلتموه ثم بين أنهم خالفوا الله ورسولهم وهم أهل الكتاب الذين أوتوا العلم فدل ذلك على أن الكتاب والعلم لا يوجب الهداية إلا بفضل الله ورحمته فكونوا على حدر فإنكم على خطر فإن الذي أضلهم من المنظرين إلى يوم القيامة واستلزم بإضلال العباد إلا عباد الله المخلصين قال لعنه الله: ﴿ لا تينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين > حتى يؤول بكم الإضلال إلى تفرقكم واختلافكم بعضكم مع بعض كما تفرقت بنو إسرائيل. عن عبدالله بن عمرو قال: قال رسول الله ﷺ: «ليأتين على أمتى كما أتى على بنى إسرائيل حذو النعل بالنعل حتى إن كان منهم من أتى أمه علانية لكان في أمتى من يصنع ذلك، وإن بني إسرائيل تفرقت على ثنتين وسبعين ملة وتفترق أمتي على ثلاث وسبعين ملة كلهم في النار إلا ملة واحدة، قالوا: ما هي يا رسول الله؟ قال: ما أنا عليه وأصحابي». رواه الترمذي (٢). وفي رواية لأحمد وأبي داود عن معاوية: «ثنتان وسبعون في النار وواحدة في الجنة وهي الجماعة، وأنه سيخرج في أمتي أقوام تتجارى بهم تلك الأهواء كما يتجاري الكلب بصاحبه لا يبقى من عرق ولا مفصل إلا

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٣٤٥٦) ومسلم (٢٦٦٩) من حديث أبي سعيد الخدري.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٦٤١) من حديث عبدالله بن عمرو.

دخله»(۱).

ولمسلم عن ثوبان \_ رضي الله عنه \_ أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله زوى لي الأرض فرأيت مشارقها ومغاربها وأن أمتي سيبلغ ملكهم ما زوي لي منها وأعطيت الكنزين الأبيض والأحمر وإني سألت ربي لأمتى أن لا يهلكها بسنة عامة وأن لا يسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم وإن ربي قال لي: يا محمد إذا قضيت قضاء فإنه لا يرد وإنَّى قد أعطَّيتك لأُمتك أن لا أهلكهم بسنة عامة وأن لا أسلط عليهم عدوًا من سوى أنفسهم فيستبيح بيضتهم ولو اجتمع عليهم من بأقطارها حتى يكون بعضهم يهلك بعضاً ويسبي بعضهم بعضاً (٢). رواه الحافظ أبو بكر أحمد بن محمد بن أحمد بن غالب. البرقاني في صحيحه وزاد: «وإنما أخاف على أمتي من الأئمة المضلين وإذا وقع عليهم السيف لم يرفع إلى يوم القيامة ولا تقوم الساعة حتى يلحق حي من أمتي بالمشركين وحتى تعبد فئام من أمتي الأوثان(7).

قلت: وفي هذا تصريح وتوضيح بأن بعض أمنه على المشركين وفئام منها تعبد الأوثان. قال أبو السعادات: الفئام الجماعات الكثيرة، وقال البخاري: باب تغير الزمان حتى تعبد الأوثان

<sup>(</sup>١) - أخرجه أبو داود (٤٥٩٧) وأحمد (١٠٢/٤) من حديث معاوية بن أبي سفيان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٨٨٩) من حديث ثوبان.

<sup>(</sup>٣) أخرجه بالزيادة المذكورة أبو داود (٤٢٥٢) وابن ماجه (٣٩٥٢).

وذكر السند إلى أن قال عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: "لا تقوم الساعة حتى تضطرب أليات نساء دوس على ذي الخلصة"، قال: وذو الخلصة طاغية دوس التي كانوا يعبدونها في الجاهلية (۱). وروى مسلم من رواية في صحيحه عن عائشة مرفوعاً: "لا يذهب الليل والنهار حتى تعبد اللات والعزى (۲).

ففي هذه الأحاديث رد على الذين ينكرون وقوع الشرك وعبادة الأوثان في الأمة المحمدية فمن فهم ما أخبر الله تعالى في كتابه وما أخبر به رسوله على في سنته ورأى الناس رأى الواقع من غالب الناس ما أخبر الله ورسوله على به سواء بل زيدوا أموراً شركية ليس في الأولين لها شبيه وقد نظمت على هذا المعنى:

فعند ثقيف كان قبة لاتهم ففي كل أرض قبة مثل لاتهم وفي نخلة العزى زمان قريشهم هناك مناة كم مناة زماننا وإن نزل الوادي استعاذت قريشهم فكم ذبحت للجن سودا دجاجة وقد زادني ذا الوقت أهل زماننا وبالعين جحر النمل موطا لصالح معابيدهم شتى مقاصدهم شتى وقالوا بها تقضى معاضل أمرنا

والآن في كل المواضع ذا الصنع تعظم ترجى جلب نفع مع الدفع وكم سدرة الآن تقصد للنفع فكم صخرة الآن تقصد للدفع والآن كل يستعيذ من الخمع وكم بيضة كم من بسيس من الوجع تعلقهم بالروث والضرس والودع وبالبيض عظم الرأس في النخل والزرع فكل له مولى إذا ناب من فجع مقاماً وشيئاً من خرى الكلب والضبع بقصد صحيح بالخضوع وبالخشع

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧١١٦) ومسلم (٢٩٠٦) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٩٠٧) من حديث عائشة.

وكم صار نذر للقبور من الفجع وكم راكع مهما أتاها وكم ينعي رأوا ضرة بحراً وبرًا من الفزع فكلا ترى داع إلهاً لقصده إذا اشتدت الحاجات والكرب والجزع وهم قد نسوا خلاقهم ومليكهم وخاضوا كما خاض الذي أول البدع

فكم ذبحت للقبر خير ذبيحة وكم سجدوا حول القبور لحاجة وكم هتفوا باسم المشايخ عندما وكل ما جرى مصداق قول الصادق المصدوق على الله .

ثم ذكر ﷺ «أنه سيكون في أمتي كذابون ثلاثون كلهم يزعم أنه نبي، وأنا خاتم النبيين لا نبي بعدي ولا تزال طائفة من أمتي على الحق منصورة لا يضرهم من خذلهم ولا من خالفهم حتى يأتي أمر الله» تبارك وتعالى.

#### باب ما جاء في السحر

وقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ اَشْتَرَائُهُ مَا لَهُ فِي اَلْآخِرَةِ مِنْ خَلَقً ﴾ [البقرة: ١٠٢]. وقوله: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَالسّاء: ٥١].

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «اجتنبوا السبع الموبقات» قالوا: يا رسول الله: وما هن؟ قال: «الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات».

وعن جندب مرفوعاً: «حد الساحر ضربة بالسيف» رواه الترمذي، وقال: الصحيح أنه موقوف.

وفي «صحيح البخاري» عن بجالة بن عبدة قال: كتب عمر بن الخطاب: أن اقتلوا كل ساحر وساحرة، قال: فقتلنا ثلاث سواحر.

وصح عن حفصة رضي الله عنها: أنها أمرت بقتل جارية لها سحرتها، فقتلت، وكذلك صح عن جندب. قال أحمد: عن ثلاثة من أصحاب النبي ﷺ.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية البقرة.

الثانية: تفسير آية النساء.

الثالثة: تفسير الجبت والطاغوت، والفرق بينهما.

الرابعة: أن الطاغوت قد يكون من الجن، وقد يكون من الإنس.

الخامسة: معرفة السبع الموبقات المخصوصات بالنهى.

السادسة: أن الساحر يكفر.

السابعة: أنه يقتل ولا يستتاب.

الثامنة: وجود هذا في المسلمين في عهد عمر،

فكيف بعده؟!

### باب ما جاء في بيان السحر وأنواعه وحكمه

شرح الباب أما حده وبيانه فقال صاحب القاموس: السحر بالكسر هو ما دق ٢٣ مأخذه ولطف.

وأما معجزة الأنبياء فلها حقيقة كما جرى بين موسى والسحرة فإنهم مع كثرتهم قيل أنهم سبعون ألفاً وألقوا ما ألقوا من الكيد أمر الله موسى أن يلقي عصاه فإذا هي تلقف ما يأفكون فوقع الحق وبطل ما كانوا يعملون.

وأما حكمه: فقيل: إنه كفر واستدلوا بقول الله تعالى: ﴿ وَمَا حَكَمَ شُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُونَ النَّاسَ السِّحْرَ ﴾ حَفَرَ سُلَيْمَنُ وَلَكِنَ الشَّيَطِينَ كَفَرُوا يُعَلِّمُوا لَمَنِ الشَّرَائُهُ مَا لَهُ فِي [البقرة: ١٠٢]. وقول الله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ عَكِلِمُوا لَمَنِ الشَّرَائُهُ مَا لَهُ فِي البقرة: ١٠٢]. قلت: دلت الآيات على كفرية السحر لفظاً ومعنى ومقتضى أما اللفظ فبقوله تعالى عن هاروت

وماروت: ﴿إِنَّمَا غَنُ فِتَنَةً فَلَا تَكُفُوا اللّهِ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّه وفعله وفعله وأما المعنى فبقوله: ﴿وَاتَّبَعُواْ مَا تَنْلُواْ الشّيَطِينُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْمَانُ وَمَا كَفُر سُلَيْمَانُ ﴾ [البقرة: ١٠٢]. فدل على أن اتباع السحر وتعلمه وفعله كفر؛ لأن الذي تلا الشياطين على ملك سليمان هو السحر، وقال رسول الله ﷺ: "من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر، ومن سحر فقد كفر" وأما المقتضي فبقوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ عَلِمُواْ لَمَنِ الشّرَبُلُهُ مَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِنَ خَلَقً ﴾ [البقرة: ١٠٢]. أي من نصيب من ما لكم في الشقاوة الأبدية التي ما يتصف بها إلا الكافر، وقوله تعالى: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطّاغُوتِ ﴾ [النساء: ١٥]. قال عمر: تعالى: ﴿ يُؤْمِنُونَ بِٱلْجِبْتِ وَٱلطّاغُوتِ ﴾ [النساء: ١٥]. قال عمر: الجبت السحر، والطاغوت الشيطان، وقال جابر: الجبت السحر، والطاغوت الشيطان في كل حي واحد.

ومما أخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: إن هاروت وماروت هبطا إلى الأرض فإذا أتاهما الآتي يريد السحر نهياه أشد النهي وقالوا له: إنما نحن فتنة فلا تكفر، وأخرج ابن جرير وابن أبي حاتم والحاكم وصححه البيهقي في سننه عن عائشة ـ رضي الله عنها أنها قدمت على امرأة من أهل دومة الجندل تبتغي رسول الله على موته تسأله عن شيء دخلت فيه من أمر السحر ولم تعمل به، قالت: كان لي زوج فغاب عني فدخلت علي عجوز فشكوت إليها فقالت: إن فعلت ما آمرك به فأجعله يأتيك، فلما جاء الليل جائتني بكلبين أسودين فركبت أحدهما وركبت الأخر فلم يكن كثير حتى وقفنا ببابل أفإذا برجلين معلقين بأرجلهما فقالا: ما جاء بك؟ فقلت: أتعلم فإذا برجلين معلقين بأرجلهما فقالا: ما جاء بك؟ فقلت: أتعلم

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي (٤٠٩٠) من حديث عباد بن ميسرة عن الحسن عن أبي هريرة مرفوعاً به وإسناده لين.

السحر، فقالا: إنما نحن فتنة فلا تكفري وارجعي إلى بلدك ولا تكفري فأبيت فقالا: إذا اذهبي إلى ذلك التنور فبولي فيه فذهبت ففزعت ولم أفعل فرجعت إليهما فقالا: فعلت فقلت: نعم، فقالا: هل رأيت شيئاً؟ قلت: لم أر شيئاً، فقالا: لم تفعلي ارجعي إلى بلدك ولا تكفري فأبيت فقالا: اذهبي إلى ذلك التنور فبولي فيه ثم أتيت فذهبت فاقشعر جلدي وخفت ورجعت إليهما فقلت قد فعلت فقالا: ما رأيت فقلت لم أر شيئاً فقالا: كذبت لم تفعلي ارجعي إلى بلدك ولا تكفري فإنك على رأس أمرك فأبيت فقالا: اذهبي إلى ذلك التنور فبولى فيه فذهبت وبلت فيه فرأيت فارساً مقنعاً بحديد فخرج عني حتى ذهب في السماء وغاب عني حتى ما أراه، وجئتهما فقلت: قد فعلت. فقالا: ما رأيت؟ فقلت: فارساً مقنعاً، خرج مني فذهب إلى السماء حتى ما أراه قالا: صدقت ذلك إيمانك خرج منك اذهبي، فقلت للمرأة: والله ما أعلم شيئاً وما قالا لي شيئاً، فقالت: بلى لم تريدي شيئاً إلا كان خذي هذا القمح فابذري فبذر وقلت اخلقي فخلقت ثم قلت افركى فأفركت ثم قلت: أيبسى فيبست ثم قلت اطحني فطحنت ثم قلت: اخبزي فأخبزت فلما رأيت أنى لا أريد شيئاً إلا كان سقط في يدي وندمت والله يا أم المؤمنين ما فعلت شيئاً ولا أفعله أبداً فسألت أصحاب رسول الله ﷺ وهم يومئذ متوافرون فما دروا ما يقولون لها وكلهم خاف أن يفتيها بما لا يعلمه إلا أنه قد قال لها ابن عباس أو بعض من كان عنده لو كان أبواك حيين أو أحدهما فكانا يكفيانك. انتهى.

وعن أبي هريرة أن رسول الله عَلَيْةِ قال: «اجتنبوا السبع الموبقات، قلنا: وما هن يا رسول الله؟ قال: الشرك بالله

والسحر وقتل النفس التي حرم الله إلا بالحق وأكل الربا وأكل مال اليتيم والتولي يوم الزحف وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات»(١).

وعند جندب مرفوعاً: «حد الساحر ضربة بالسيف» رواه الترمذي (٢) وقال الصحيح أنه موقوف وفي صحيح البخاري عن بجاله بن عبدة قال: كتب عمر بن الخطاب أن اقتلوا كل ساحر وساحرة، قال: فقتلنا ثلاث سواحر، وصح عن حفصة أنها أمرت بقتل جارية لها سحرتها، فقتلت وكذا صح عن جندب قال أحمد: وصح عن ثلاثة من أصحاب النبي عليه .

قلت: في قتله فوائد:

الأولى: يكون ردعاً وزجراً لأشباهه عن السحر الذي هو كفر وفتنة.

الثانية: أن بقتله يبطل السحر الذي فعله وذا مجرب فيكون قتله دواءً نافعاً للمسحور مما يجده في نفسه.

الثالثة: أن تنقطع مادة الفساد بقتله علماً وعملاً وتعليماً وفعلاً قطعاً.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٧٦٦) ومسلم (٨٩) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (١٤٦٠) والطبراني في الكبير (١٦٦٥) والحاكم (٤/ ٣٦٠) والبيهقي (٨/ ١٢٦) من طريق إسماعيل بن مسلم المكي عن الحسن البصري عن جندب مرفوعاً، قال الترمذي: «هذا حديث لا نعرفه إلا من هذا الوجه وإسماعيل بن مسلم المكي يضعف في الحديث، وإسماعيل بن مسلم البصري، قال وكيع: هو ثقة، ويروى في الحسن أيضاً، والصحيح عن جندب موقوفاً».

بيان شيء من أنواع السحر

قال أحمد: حدثنا محمد بن جعفر، حدثنا عوف عن حيان بن العلاء، حدثنا قطن بن قبيصة عن أبيه أنه سمع النبى عليه قال: «إن العيافة والطرق والطيرة من الجبت».

قال عوف: العيافة: زجر الطير، والطرق: الخط يخط بالأرض، والجبت، قال الحسن: رنة الشيطان. إسناده جيد ولأبي داود والنسائي وابن حبان في «صحيحه» المسند منه.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما تال: همن اقتبس شعبة من النجوم، فقد اقتبس شعبة من السحر، زاد ما زاد» رواه أبو داود، وإسناده صحيح.

وللنسائي من حديث أبي هريرة رضي الله عنه: «من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر، ومن سحر فقد أشرك، ومن تعلق شيئاً وكل إليه».

وعن ابن مسعود رضي الله عنه أن رسول الله على الله على الله على الله على الناس، واله مسلم.

ولهما عن أبن عمر رضي الله عنهما، أن رسول الله عنهما: «إن من البيان لسحراً».

فيه مسائل:

الأولى: أن العيافة والطرق والطيرة من الجبت.

الثانية: تفسير العيافة والطرق.

الثالثة: أن علم النجوم نوع من السحر.

الرابعة: أن العقد مع النفث من ذلك.

الخامسة: أن النميمة من ذلك.

السادسة: أن من ذلك بعض الفصاحة.

باب في بيان شيء من أنواع السحر

شرح الباب ۲٤

قال أحمد: حدثنا محمد بن جعفر حدثنا عوف عن حبان بن العلاء حدثنا قطن بن قبيصة عن أبيه أنه سمع النبي عَلَيْ قال: «العيافة والطرق والطيرة من الجبت»، قال عوف: العيافة زجر الطير والطرق الخط يخط في الأرض، والجبت قال الحسن: رنة الشيطان إسناده جيد(١). قلت: العيافة على ما ذكرها أهل العلم زجر الطير والتفاؤل بأسمائها وأصواتها وممرها وهو من العرب كثير في أشعارهم يقال: عاف يعيف عيفاً إذا زجر وحدس وظن، وبنو أسد يذكرون بالعيافة ويوصفون بها، قيل: إن قوماً من الجن تذاكروا أعيافهم فأتوهم فقال: ضلت ناقة فلو أرسلتم معنا من يعيف فقالوا لغلام منهم انطلق معهم فاستردفه أحدهم ثم ساروا فلقيهم عقاب كاسرة إحدى جناحيه فاقشعر جلد الغلام وبكى فقالوا: مالك؟ فقال: كسرت جناحاً ورفعت جناحاً وحلفت بالله صراحاً ما أنت بإنسى ولا تبغى لقاحاً، وأنشد الشيخ التوربشتي وقال: تتحابى هدهد فوق بابه هدى وبيان بالجناح يلوح وقالوا حمامات فحم لقائها وطلح فسلت والمطي طليح وقال آخر:

على غصنيــن مــن غــرب وبــان

نوى مشهولة فمتى اللقاء السانح

يغني الطائران ببين سلمى وقال آخر:

جرت سنحا فقلت لها أجيري

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۹۰۷) وأحمد (۳/۷۷) قد وقع اختلاف كبير في تحديد اسم شيخ عوف، انظر تهذيب الكمال (۱/٤٧٤) والحديث حسنه النووي في رياض الصالحين.

مما كانوا ييمنون به أي قلت للنفس أجيري أي طفي حال نوى والمشمولة المكروهة من الشمال فإنهم يكرهونها لما فيها من البرد وذهابها بالغيم الذي فيه الحيا والخصب. والطرق هو الضرب بالحصى الذي تفعله النساء، وقيل: هو الخط في الرمل واقتصر في الفائق على الوجه الأول، وأنشد قول لبيد:

لعمرك ما تدري الطوارق بالحصى ولا زاجرات الطير ما الله صانع والطيرة بكسر الطاء وفتح الياء وقد تسكن هي التشاؤم بالشيء وهو مصدر تطير طيرة مثل تخير خيرة ولم يجيء من المصادر غيرهما وأصله فيما يقال: التطير بالسوانح والبوارح من الطير والظبا وغيرهما وكان ذلك يصدهم عن مقاصدهم فنفاه الشرع وأبطله ونهى عنه وأخبر أنه ليس له تأثير في جلب نفع أو دفع ضر، فلا يصدنهم مما يتوجهون إليه من المقاصد أو من سواء السبيل والصراط المستقيم ما يجدونه في صدورهم من الوهم.

قال ابن عباس: الخط يخط في الأرض كان نبي من الأنبياء يخط فيعرف بالفراسة بتوسط تلك الخطوط، قيل: هو إدريس، فمن وافق خطه في الصورة والحالة وهو قوة الخاط في الفراسة والعلم والعمل الموجبين لها فذاك مصيب، وذا محال، لأن خط ذاك النبي معجزة له ولذا قال على: «من وافق خطه فذاك» على سبيل الزجر معناه لا يوافق أحد خط ذلك النبي لأنه معجزة، قال: والخط هو ما يخط الحازي بالحاء المهملة والزاي المعجمة الذي يحزر الأشياء ويقدرها بظنه ويقال للمنجم الحازي أيضاً لأنه ينظر في النجوم وأحكامها بظنه، والحازي هو الكاهن قال: والخط هو علم تركه الناس يأتي صاحب الحاجة إلى الحازي فيعطيه حلواناً فيقول: اقعد حتى أخط لك وبين يدي الحازي غلام له معه ميل ثم يأتي إلى أرض

رخوة فيخط فيها خطوطاً بالعجلة لئلا يلحقها العدد ثم يرجع فيمحو منها على مهل خطين خطين وغلامه يقول للتفال: ابني عيان أسرعا لبيان فإن بقي خطان فهما علامة النجح وإن بقي خط واحد فهو علامة الخيبة، قال صاحب النهاية المشار إليه: علم معروف وللناس فيه تصانيف كثيرة ويستخرجون به الضمير وغيره على زعمهم هذا.

قلت: كيف يتصور استخراج الضمير وغيره من الغيوبات وقد قال الله تعالى: ﴿ قُل لا يَعْلَمُ مَن فِي السَّمَوَتِ وَالْأَرْضِ الْفَيْبَ إِلَّا اللهُ ﴾ قال الله تعالى: ﴿ هُوَعِندَهُ مَفَاتِحُ الْفَيْبِ لا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾ [النمل: ٢٥]. وقال تعالى: ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ الْحَدَاشِ إِلَّا هُوَ ﴾ [الأنعام: ٥٩]. وقال تعالى: ﴿ عَلِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ الْحَدَاشِ إِلَّا مُونَ مِن مَن رَسُولِ ﴾ [الجن: ٢٦، ٢٧]. قال صاحب الكشاف وقد بطل بهذه الآية كرامات الأولياء بادعائهم الغيب فيه اللهم إلا أن يكون من نوع الفراسة لقوله ﷺ: «اتقوا فراسة المؤمن فإنه ينظر بنور الله اللهم.

ولأبي داود والنسائي وابن حبان في صحيحه المسند منه عن ابن عباس قال: قال رسول الله على: «من اقتبس شعبة من السحر، زاد ما زاد»، رواه أبو داود بإسناد صحيح (٢). وللنسائي من حديث أبي هريرة: «من عقد عقدة ثم نفث فيها فقد سحر، ومن سحر فقد أشرك، ومن تعلق شيئاً وكل

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۱۲۷) من طريق عطية عن أبي سعيد. وضعفه الترمذي بقوله: «هذا حديث غريب إنما نعرفه من هذا الوجه». قلت: وعطية هو ابن سعيد العوفي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٣٩٠٥) وابن ماجه (٣٧٢٦) من حديث ابن عباس.

إليه»(١). وعن ابن مسعود أن رسول الله على قال: «ألا هل أنبئكم ما العضه هي النميمة القالة بين الناس»، رواه مسلم (٢). ولهما عن أبن عمر \_ رضي الله عنهما \_ أن رسول الله ﷺ قال: «إن من البيان لسحراً» (٣). اختلفوا في تأويله فمنهم من حمله على الذم وذلك أنه على الكلام والتكلف لتحسينه لتستمال قلوب السامعين به إليه وأصل السحر في كلامهم الصرف ويسمى السحر سحراً لأنه مصروف عن جهته فهذا المتكلم ببيانه يصرف قلوب السامعين إلى قبول قوله وإن كان غير حق والمراد من صرف الكلام فضله وما يتكلف الإنسان من الزيادة فيه من وراء الحاجة فيدخله الرياء ويخالطه الكذب، وأيضاً فإنه قد يحيد الشيء عن ظاهره ببيانه ويزيله عن موضعه بلسانه إرادة التلبيس عليهم فيصير بمنزلة السحر الذي يلبس على الناس بتورية الشيء الذي لا حقيقة له كأن له حقيقة، وقيل: أراد به أن من البيان ما يكتسب به صاحبه من الإثم ما يكتسب الساحر بسحره. وقيل: الرجل يكون عليه الحق وهو ألحن بحجته من صاحب الحق فيسحر القوم بلسانه فيذهب بالحق، وشاهده قوله ﷺ: «إنكم تختصمون إلى ولعل بعضكم أن يكون ألحن بحجته فأقضى له على نحو ما أسمع منه فمن قضيت له من حق أخيه فلا يأخذه فإنما هو قطعة من

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي (٤٠٩٠) من طريق عباد بن ميسرة المنقري عن الحسن البصري عن أبي هريرة مرفوعاً به. عباد: لين، والحسن مدلس وقد عنعنه. وقد صح منه قوله: «ومن تعلق شيئاً وكل إليه».

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٦٠٦) من حديث ابن مسعود.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٥١٤٦) من حديث ابن عمر مرفوعاً، وأخرجه مسلم (٨٦٩) من حديث عمار بن ياسر.

النار»(١).

وذهب آخرون إلى أن المراد منه مدح البيان والحث على تحسين الكلام وتخيير الألفاظ وروي عن عمر بن عبدالعزيز أن رجلاً طلب إليه حاجة كان يتعذر عليه إسعافه بها، فاستمال قلبه بالكلام فأنجزها له ثم قال: هذا هو السحر الحلال، والحق أن الكلام يختلف بحسب المقاصد لأن مورد المثل على ما رواه الشيخ التوربشتي وكأن هذا القول منه ﷺ عند قدوم وفد بني تميم وكان فيهم الزبرقان وعمرو ففخر الزبرقان فقال: يا رسول الله أنا سيد تميم والمطاع فيهم والمجاب أمنعهم من الظلم وآخذ لهم بحقوقهم وهذا يعلم ذلك، فقال عمرو: إنه لشديد المعارضة مانع لجانبه مطاع في أذينه فقال الزبرقان: والله يا رسول الله لقد علم مني غيرها، قال: وما منعه أن يتكلم إلا الحسد؟ فقال عمرو: وأنا أحسدك فوالله إنك للنيم الخال حديث المال ضيق العطن أحمق المولد مضيع في العشيرة والله يا رسول الله لقد صدقت فيما قلت أولاً وما كذبت فيما قلت آخراً ولكني رجل إذا رضيت قلت أحسن ما علمت وإذا غضبت قلت أقبح ما وجدت، ولقد صدقت في الأولى والأخرى جميعاً، فقال النبي ﷺ: «إن من البيان لسحراً»، قال الميداني: يضرب هذا المثل في استحسان المنطق وإيراد الحجة البالغة، فالكلام يختلف باختلاف المقاصد فبعض من البيان كالسحر في الباطل إذا جعل الباطل حقًا والحق باطلاً وبعضه ممدوح إذا خلى من ذلك وكذلك الشعر منه مذموم إذا كان في هجو مسلم وتزيين الباطل ومنه ممدوح إن اشتمل على الحكم كما قال رسول الشي النعر الشعر

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥/ ٣٤٠) ومسلم (١٧١٣) من حديث أم سلمة.

لحكمة (١). قال تعالى: ﴿ وَالشَّعَرَاءُ يَنْبِعُهُمُ الْعَادُنَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُمْ فِ كُلِّ وَالشَّعَرَاءُ يَنْبِعُهُمُ الْعَادُنَ ﴿ اللَّهِ مَا اللَّهُمُ وَاللَّهُ عَلَمُونَ ﴾ وَأَنَهُمْ يَقُولُونَ مَا لَا يَفْعَلُونَ ﴾ الطَّالِحَاتِ ﴾ . [الشعراء: ٢٢٤ ـ ٢٢٢]. كحسان بن ثابت وكعب بن مالك وعبدالله بن رواحة ومن سلك مسلكهم.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۵۰۱۱) والترمذي (۲۸٤٥) وابن ماجه (۳۷۵٦) من طريق سماك عن عكرمة عن ابن عباس مرفوعاً. وسماك في روايته عن عكرمة اضطراب. وله شاهد من حديث أبي بن كعب.

### باب ما جاء في الكهان ونحوهم

روى مسلم في «صحيحه» عن بعض أزواج النبي ﷺ عن النبي ﷺ قال: «من أتى عرافاً فسأله عن شيء فصدقه، لم تقبل له صلاة أربعين يوماً».

وعن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «من أتى كاهناً فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ رواه أبو داود.

وللأربعة، والحاكم وقال: صحيح على شرطهما، عن أبي هريرة «من أتى عرافاً أو كاهناً فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ. ولأبي يعلى بسند جيد عن ابن مسعود مثله موقوفاً.

وعن عمران بن حصين رضي الله عنه مرفوعاً: «ليس منا من تطير أو تطير له، أو تكهن أو تُكهن له، أو سحر أو شحر له، ومن أتى كاهناً فصدقه بما يقول، فقد كفر بما أنزل على محمد عليه وواه البزار بإسناد جيد، ورواه الطبراني في الأوسط بإسناد حسن من حديث ابن عباس دون قوله: «ومن أتى . . » إلى آخره.

قال البغوي: العراف: الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة ونحو

ذلك وقيل: هو الكاهن. والكاهن هو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل، وقيل: الذي يخبر عما في الضمير.

وقال أبو العباس ابن تيمية: العراف: اسم للكاهن والمنجم والرمال ونحوهم ممن يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرق.

وقال ابن عباس ـ في قوم يكتبون (أبا جاد) وينظرون في النجوم ـ: ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق. في النجوم ـ: ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق. فيه مسائل:

الأولى: لا يجتمع تصديق الكاهن مع الإيمان بالقرآن.

الثانية: التصريح بأنه كفر.

الثالثة: ذكر من تكهن له.

الرابعة: ذكر من تطير له.

الخامسة: ذكر من سحر له.

السادسة: ذكر من تعلم أبا جاد.

السابعة: ذكر الفرق بين الكاهن والعرَّاف.

### باب ما جاء في الكهان ونحوهم

الكهان جمع كاهن من كهن يكهن كهانة وهو الذي يتعاطى شرح الباب الخبر عن الكائنات في مستقبل الزمان ويدعي معرفة الأسرار وقد كان مع في العرب كهنة كشق وسطيح وغيرهما، فمنهم من كان يزعم أن له تابعاً من الجن ورثياً يلقي إليه الأخبار، ومنهم من كان يزعم أنه يعرف الأمور بمقدمات أسباب يستدل بها على مواقعها من كلام يسأله أو فعله أو حاله وهذا يخصونه باسم العراف كالذي يدعي معرفة الشيء المسروق ومكان الضالة ونحوهما.

روى مسلم في صحيحه عن بعض أزواج النبي عَلَيْ عن النبي عَلَيْ عن النبي عَلَيْ عن النبي عَلَيْ قال: «من أتى عرافاً فسأله عن شيء فصدقه لم تقبل له صلاة أربعين يوماً»(١). وعن أبي هريرة عن النبي على قال: «من أتى كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد»(٢). رواه أبو داود.

وللأربعة والحاكم وقال صحيح على شرطهما عن أبي هريرة: «من أتى عرافاً أو كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد ﷺ (٣).

ولأبي يعلى بسند جيد عن ابن مسعود مثله موقوفاً.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٣٠) وأحمد (٦٨/٤).

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۳۹۰۶) والترمذي (۱۳۵) وابن ماجه (۱۳۹) من حديث أبي هريرة وله شواهد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٤٢٩/٢) والحاكم (٨/١) والبيهقي (٨/١٣٥) من حديث أبي هريرة وله شواهد.

وذلك أنه نزل على محمد: ﴿ وَعَن دَوُ مَفَاتِحُ ٱلْعَيْبِ لَا يَعْلَمُهَا إِلَّا هُوَ ﴾ [الأنعام: ٥٩]. ونزل: ﴿ قُل لَا يَعْلَمُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ ٱلْغَيْبِ إِلَّا ٱللّهُ ﴾ [النمل: ٦٥]. ونزل: ﴿ عَلِيمُ ٱلْغَيْبِ فَلَا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ ٱحَدًا شَي إِلّا ٱللّهُ وَالنمل: ٢٥]. فنفي علم الغيب عمن سواه إلا إذا أراد شيئا أن يظهره ورضي به أوحى حينئذ ذلك إلى من ارتضى من رسول معجزة له، فإذا علم ذلك ثم يأتي أحداً إلى كاهن أو عراف فسأله عن شيء فقال له كذا وكذا فصدقه فحينئذ كفر بما أنزل على محمد على الآيات لأن الإيمان باجتماع الضدين محال كالنور والظلمة.

وعن عمران بن حصين مرفوعاً: «ليس منا» أي ليس من أتباعنا الذين يقتفون أثرنا ويمتثلون بأمرنا «من تطير» لأنه ورد عنه أتباعنا الذين يقتفون أثرنا ويمتثلون بأمرنا «من تطير» لأنه ورد عنه ورد شرك» (۱). الحديث، وورد: «لا عدوى ولا طيرة» (۱). وورد من حديث ابن عمر: «من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك» (۱). فإذا علم ذلك ثم تطير فما تبع أثر الرسول ولا امتثل بأمره والله لأنه ولو لم يفعله ولكن آمن بالطيرة واعتقدها ولولا ذلك لما رضي أن يتطير «أو تكهن» لأنه ارتكب المنهي ولا امتثل فهيه وما تبعه «أو تكهن له» لأنه ولو لم يفعله اعتقد صدقه، ومن صدق كاهناً فقد كفر بما أنزل على محمد وله. «أو سحر» لفعله الكفر أي السحر «أو سحر له» لتصديقه بذلك «ومن أتى

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٣٩١٠) والترمذي (١٦١٤) من حديث ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٥٧٥٧) ومسلم (٢٢٢٢) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أحمد (٢/ ٢٢٠) من طريق ابن لهيعة حدثنا ابن هبيرة عن أبي عبدالرحمن الحبلي عن ابن عمرو مرفوعاً. وإسناده ضعيف، ابن لهيعة كان قد احترقت كتبه فمن روى عنه قبل احتراق كتبه فحديثه صحيح.

كاهناً فصدقه بما يقول فقد كفر بما أنزل على محمد»، رواه البزار بإسناد جيد (١). ورواه الطبراني بإسناد حسن من حديث ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ دون قوله: «ومن أتى» إلخ (٢).

قال البغوي: العراف الذي يدعي معرفة الأمور بمقدمات يستدل بها على المسروق ومكان الضالة ونحو ذلك، وقيل: هو الكاهن والكاهن هو الذي يخبر عن المغيبات في المستقبل وقيل: الذي يخبر عما في الضمير، وقال أبو العباس ابن تيمية: العراف اسم الكاهن والمنجم والرمال ونحوهما مما يتكلم في معرفة الأمور بهذه الطرق، وقال ابن عباس في قوم يكتبون أباجاد قيل: معناه يكتبون أبجادهوز حطي كلمن إلخ ويظهرون من ذلك حسابات ومن الحسابات المجهولة من الأمور فيكون ذلك من نوع الكاهن والمنجم والرمال في المعالفة علم الغيب.

وقيل: معناه أباجاد النجمة التي يقولون بزعمهم أنها تطلع أول الشهر من المشرق، ويوم الثاني تطلع بين المشرق والجنوب، والثالث في الجنوب والقبلة، والخامس في القبلة، والسادس بين القبلة والشمال، والسابع في الشمال، والثامن بين

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار كما في المجمع (١١٧/٥) عن عمران بن حصين به، وقال الهيثمي: «ورجاله رجال الصحيح خلا إسحاق بن الربيع وهو ثقة».

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبراني في «الأوسط» كما في «المجمع» (١١٧/٥) من طريق زمعة بن صالح عن سلمة بن وهرام عن عكرمة عن ابن عباس مرفوعاً. وقال الهيثمي: «فيه زمعة بن صالح وهو ضعيف» لكن يتقوى بسابقه.

الشمال والمشرق، والتاسع في السماء، والعاشر في الأرض، ثم تدور على هذا الترتيب في الشهر ثلاث مرات، وإذا كانت في طرف فالسفر على ذلك الطرف ما يجوز حتى قالوا يوم التاسع: ما يصعد إلى فوق؛ لمكانها في السماء ويوم العاشر ما يضرب داء في الأرض لمكانها في الأرض فصار اعتقادهم أنها تنفع وتضر، وقد قال الله تعالى: ﴿ وَإِن يَسَسَكَ اللهُ بِضُرِ فَلاَ صَاشِفَ لَهُ إِلّا هُو وَإِن يَسَسَكَ بِعَيْرِ فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءِ يَسَسَكَ اللهُ بِضُرِ فَلا صَاشِفَ لَهُ إِلّا هُو وَإِن يَسَسَكَ بِعَيْرِ فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءِ يَسَسَكَ اللهُ يَشْرُ فَلا صَاشِفَ لَهُ اللهُ إِلّا الله عَلى: ﴿ فَإِذَا عَنْهَ تَوَكّلُ عَلَى اللّهُ إِلّا الله يَسِدُ الله على الله عالى: ﴿ وَإِذَا عَنْهَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الله على زعمهم من النجوم فقد اقتبس شعبة من ومقاصدهم بما يبين لهم على زعمهم من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد. «ما أرى من فعل ذلك له عند الله من خلاق».

<sup>(</sup>١) أخرجه الإمام أحمد (٢١٣/١) من حديث الفضل بن عباس.

#### باب ما جاء في النشرة

عن جابر أن رسول الله على سئل عن النشرة فقال: متن الباب «هي من عمل الشيطان». رواه أحمد بإسناد جيد وأبو ٢٦ داود (١). وقد سئل أحمد عنها فقال: يكره هذا كله. وللبخاري عن قتادة قلت لابن المسيب: رجل به طب ويؤخذ عن امرأته يحل عنه أو ينشر؟ قال: لا بأس به إنما يريدون به الإصلاح فأما ما ينفع فلم ينه عنه، انتهى، وروي عن الحسن أنه قال: لا يحل السحر إلا ساحر، قال ابن القيم: النشرة حل السحر عن المسحور وهي نوعان: أحدهما: حله بسحر مثله وهو الذي من عمل الشيطان وعليه يحمل قول الحسن فينفر الناشر والمنشور إلى الشيطان بما يحب فيبطل عمله عن المسحور. الثاني: النشرة بالرقية والتعوذات والدعوات والأدوية المباحة فهذا جائز (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۳۸۶۸) وأحمد (۳/ ۲۹۶) من حديث جابر.

<sup>(</sup>٢) ساق الشارح \_ رحمه الله \_ هذا الباب. ولم يعلق عليه بشرح.

#### باب

### ما جاء في التطير

وقول الله تعالى: ﴿ أَلَا إِنَّمَا طُلْبِرُهُمْ عِندَ ٱللَّهِ وَلَئِكَنَّ اللَّهِ وَلَئِكَنَّ اللَّهِ مَالَكِيْرُكُمُ اللَّهِ مَالُواْ طَلَابِرُكُمُ اللَّهِ مَالُواْ طَلَابِرُكُمُ مُعَكُمْ ﴾ [الأعراف: ١٣١]. وقوله: ﴿ قَالُواْ طَلَابِرُكُمُ مُعَكُمْ ﴾ [يس: ١٩].

عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله على قال: «لا عدوى، ولا طيرة، ولا هامة، ولا صفر» أخرجاه. زاد مسلم: «ولا نوء، ولا غول».

ولهما عن أنس رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال: «لا عدوى ولا طيرة؛ ويعجبني الفأل» قالوا: وما الفأل؟ قال: «الكلمة الطيبة».

ولأبي داود بسند صحيح عن عقبة بن عامر رضي الله عنه قال: ذكرت الطيرة عند رسول الله على فقال: «أحسنها الفأل، ولا ترد مسلماً فإذا رأى أحدكم ما يكره فليقل: اللهم لا يأتي بالحسنات إلا أنت، ولا يدفع السيئات إلا أنت، ولا حول ولا قوة إلا بك».

وعن ابن مسعود رضي الله عنه مرفوعاً: «الطيرة شرك، الطيرة شرك، وما منا إلا، ولكن الله يلذهبه بالتوكل». رواه أبو داود، والترمذي وصححه، وجعل آخره من قول ابن مسعود.

ولأحمد من حديث ابن عمرو: «من ردته الطيرة عن

حاجة فقد أشرك» قالوا: فما كفارة ذلك؟ قال: «أن تقول: اللهم لا خير إلا خيرك، ولا طير إلا طيرك، ولا إله غيرك».

وله من حديث الفضل بن العباس رضي الله عنهما: إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك.

فيه مسائل:

الأولى: التنبيه على قوله ﴿أَلَا إِنَمَا طَائِرَهُمْ عَنْدُ اللهُ ﴾ مع قوله: ﴿طَائِرُكُمْ مَعْكُم﴾.

الثانية: نفى العدوى.

الثالثة: نفى الطيرة.

الرابعة: نفي الهامة.

الخامسة: نفي الصفر.

السادسة: أن الفأل ليس من ذلك بل مستحب.

السابعة: تفسير الفأل.

الثامنة: أن الواقع في القلوب من ذلك مع كراهته لأ يضر بل يذهبه الله بالتوكل.

التاسعة: ذكر ما يقوله من وجده.

العاشرة: التصريح بأن الطيرة شرك.

الحادية عشرة: تفسير الطيرة المذمومة.

شرح الباب ۲۷

## باب ما جاء في التطير وقول الله تعالى: ﴿ أَلَا إِنْمَا طَائْرِهُمُ عَنْدُ اللهِ وَلَكُنْ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ . [الأعراف: ١٧١].

وقوله: ﴿قالوا طائركم معكم﴾. [يس: ١٩]. عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «لا عدوى» العدوى هنا مجاوزة العلة من صاحبها إلى غيره يقال: أعدى فلان فلانا من حلقه أو من علة به، هذا على ما يذهب به المتطببة في عِلَلٍ سبع: الجذام، والجرب، والجدري، والحصبة، والبخر، والرمد، والأمراض الوبائية.

وقد اختلف العلماء في التأويل فمنهم من يقول: إن المراد منه نفي ذلك وإبطاله على ما يدل عليه ظاهر الحديث والقرآن، المسبوقة على العدوى وهم الأكثرون ومنهم من يقول: إنه لم يرد إبطالها فقد قال على: «فر من المجذوم، كما تفر من الأسد»(۱)، وقال: «لا يوردن ذو عاهة على مصح»(۲) وإنما أراد بذلك نفي ما كان يعتقده أصحاب الطبيعة فإنهم كانوا يرون أن العلل المعدية مؤثرة لا محالة فأعلمهم على بقوله هذا أن الأمر ليس على ما تتوهمون بل هو متعلق بالمشيئة إن بقوله هذا أن الأمر ليس على ما تتوهمون بل هو متعلق بالمشيئة إن شاء كان وإن لم يشأ لم يكن، ويشير إلى هذا المعنى قوله على: «فمن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۵۷۰۷) تعليقاً، وقد وصله أحمد في المسند (۲/٤٤٣) وهو صحيح وله شاهد من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٢٢١) وأبو داود (٣٩١١) من حديث أبي هريرة مرفوعاً وفي رواية مسلم أن أبا سلمة بن عبدالرحمن حدثه أن رسول الله ﷺ قال: «لا عدوى» ويحدث أن رسول الله ﷺ قال: «لا يورد ممرض على مصح». قال أبو سلمة: كان أبو هريرة يحدثهما كلتيهما ثم صمت أبو هريرة بعد ذلك عن قوله: «لا عدوى» وأقام على: «أن لا يورد ممرض على مصح».

أعدى الأول؟». أي إن كنتم ترون أن السبب في ذلك العدوى لا غير فمن أعدى الأول وبين بقوله ذلك من المجذوم وبقوله: لا يوردن ذو عاهة على مصح أن ملاقاة ذلك من أسباب العلة فليتقه اتقاء الجدار المائل والسفينة المعيوبة. وقد رد الفرقة الأولى على الثانية في استدلالهم بالحديثين أن النهي فيهما إنما جاء شفقاً على مباشرة أحد الأمرين فتصيبه علة في نفسه أو عاهة في إبله فيعتقد أن العدوى حق. قال الرازي: القول الثاني أولى التأويلين لما فيه من التوفيق بين الأحاديث الواردة فيه، ثم لأن القول الأول يفضي إلى تعطيل الأصول الطبية ولم يرد الشرع بتعطيلها بل ورد بإثباتها والعبرة بها على وجه لا يناقض أصول التوحيد ولا مناقضة في القبول في القول بها على الوجه الذي ذكرناه، وأما استدلالهم بالقرائن المسبوقة عليها فإنا قد وجدنا الشارع يجمع في النهي بين ما هو حرام وبين ما هو مكروه وبين ما هو منهي عنه لمعنى وبين ما ينهي عنه لمعان كثيرة ويدل على صحة ما ذكرناه قوله ﷺ للمجذوم المبايع: «قد بايعناك فارجع»(١) في حديث الشريد بن سويد الثقفي وهو مذكور بعد قوله للمجذوم أخذ بيده فوضعها معه في القصعة كُلُ ثقة بالله وتوكلًا عليه ولا سبيل إلى التوفيق بين هذين الحديثين إلا من هذا الوجه يبين بالأول التوقي من أسباب التلف وبالثاني التوكل على الله فقوله: ارجع بايعناك رخصة لمن لم يكن له درجة التوكل أن يراعي الأسباب والله أعلم «ولا طيرة» وقد مضى تفسيره في باب ذكر العيافة والطرق والطيرة «ولا هامة» قال أبو داود في سننه قال: بقية سألت محمد بن راشد عن قوله: ولا هامة فقال: أهل الجاهلية كانوا يعتقدون ليس أحد يموت فيدفن إلا خرج

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٢٣١) من حديث الشريد بن سويد الثقفي.

من قبره هامة هي بتخفيف الميم على المشهور، وقيل بتشديدها، وفيها تأويلان: أحدهما: أن العرب كانت تتشاءم بها وهي من طير الليل وقيل: هي البومة قالوا: كانت إذا سقطت على دار أحدهم فرآها ناعية له نفسه أو بعض أهله وهو تفسير مالك بن أنس، وثانيهما كانت تعتقد أن عظام الميت، وقيل: روحه تنقلب هامة تطير وهذا تفسير أكثر العلماء وهو المشهور، ويجوز أن يكون المراد النوعين معاً وأنهما باطلان «ولا صفر»(١) قال أبو داود في سننه: قال بقية سألت محمد بن راشد عنه قال: وكانوا يستشئمون بدخول صفر فقاله النبي عَلَيْهُ قال: وسمعت من يقول هو وجع يأخذ في البطن يزعمون أنه يعدي قال أبو داود: وقال مالك: كان أهل الجاهلية يحلون صفراً عاماً ويحرمونه عاماً، فقال رسول الله عليه: لا صفر، وقيل: كانت العرب تعتقد أن في البطن دابة تهيج عند الجوع وربما قتلت صاحبها، وكانت العرب تراها أعدى من الجرب وهذا التفسير هو الصحيح وبه قال مطرف وابن وهب وأبو عبيد وغيرهم، وقد ذكره مسلم عن جابر بن عبدالله راوي الحديث فتعين اعتماده، قال الراغب: سمعت العرب يعنون بالصفر الذي هو بالجوف حية الجوف من حيث إنه يتألم به الجوف وذلك أن العرق الممتد من الكبد إلى المعدة إذا لم يجد غذاء امتص آخر المعدة فاعتقدت جهلة العرب أن ذلك حية في البطن يعض الشراسيف حتى نفي النبي ﷺ بقوله: لا صفر، وأنشد الأعشى:

لا يعمر الساق من أين ولا تعب ولا يعض على سرسوفه الصفر ويحتمل أن يكون نفياً لما يتوهم أن شهر صفر يكثر فيه الدواهي والفتن أخرجاه، زاد مسلم ولا نوء الأنواء منازل القمر وكانت

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٥٧) ومسلم (٢٢٢٠) من حديث أبي هريرة.

العرب تزعم أن كل نوء مطر وينسبونه إليه فيقولون: مطرنا بنوء كذا وكذا وإنما سمى نوءاً لأنه إذا سقط الساقط منها بالمغرب فالطالع بالمشرق ينوء أي ينهض ويطلع، وقيل: أراد بالنوء أنه السقوط إلا في هذا الموضع وإنما غَلَّظُ النبي ﷺ في أمر الأنواء لأن العرب تنسب المطر إليها «ولا غول»(١). الغول واحد الغيلان وهي جنس من الجن والشياطين كانت العرب تزعم أن الغول في الفلاة تتراءى للناس فيتغول تغولاً أو يتلون تلوناً في صور شتى وتغولهم أي تضلهم عن الطريق ويهلكهم فنفاه النبي ﷺ وأبطله، وقيل: قوله غول ليس نفياً لعين الغول ووجوده وإنما إبطال زعم العرب في تلونه بالصور المختلفة واغتياله ويشهد له الحديث الآخر ولكن السعالي والسعالي سحرة الجن أي ولكن في الجن سحرة لهم تلبيس وتخييل ومنه الحديث: «إذا تغولت الغيلان فبادروا بالأذان»(٢) أي ادفعوا شرها بذكر الله تعالى وهذا يدل على أنه لم يرد بنفيها عدمها ومنه حديث أبي أيوب: كان لي نمرة في سهوة وكانت الغول تجيء فتأخذه. قال الطحاوي: ويحتمل أن الغول قد كان ثم دفعه الله تعالى عن عباده، وعن بعضهم: هذا ليس ببعيد لأنه يحتمل أنه من خصائص بعثه عليه كما منع الشياطين من استراق السمع بالشهاب الثاقب، واعلم أن (لا) التي لنفى الجنس دخلت على المذكورات ونفت ذواتها وهي غير منفية فتوجه النفى إلى أوصافها وأحوالها التي هي مخالفة للشرع قال العدوي: والصفر والهامة والنوء موجود والمنفى ما زعمت الجاهلية

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۲۲۰) بزيادة: لا نوء، من حديث أبي هريرة ومن حديث جابر (۱) (۱۰۷/۲۲۲۰) بزيادة: ولا غول.

<sup>(</sup>٢) رواه ابن عدي في «الكامل» (١٠٧/٥) من حديث سعد بن مالك مرفوعاً وفي سنده عمرو بن عبيد بن باب البصري المعتزلي القدري، متهم.

إثباتها فإن نفي الذات لإرادة نفي الصفات أبلغ لأنه من باب الكناية.

وله ما عن أنس قال: قال رسول الله على: «لا عدوى ولا طيرة ويعجبني الفأل قالوا وما الفأل؟ قال: الكلمة الطيبة» (۱). ولأبي داود بسند صحيح عن عقبة بن عامر قال: ذكرت الطيرة عند رسول الله على قال: أحسنها الفأل ولا ترد الطيرة مسلماً عن حاجته لإيمانه بقوله تعالى: ﴿ وَإِن يَنْسَسَكَ اللّهُ بِنُرِ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلّا لُمْ وَإِن يَنْسَسَكَ عِنْرِ فَهُو عَلَى كُلِ شَيْءِ وَلِا يَنْسَسَكَ إِنَّا وَلا يَنْسَسَكَ عِنْرِ فَلُو عَلَى كُلِ شَيْء وَلا يَنْسَسَكَ عِنْرِ فَلُو عَلَى كُلِ شَيْء وَلا ينت ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا يدفع السيئات إلا أنت ولا حول ولا قوة إلا بك. (٢) أرشد الرسول على أن إتيان الحسنات ودفع السيئات أن ذلك من الله تعالى لا من غيره وما يتطير به فلا يضر ولا ينفع ولا حول ولا قوة إلا بالله .

وعن ابن مسعود مرفوعاً: «الطيرة شرك وما منا إلا ولكن الله يذهبه بالتوكل». رواه أبو داود والترمذي وصححه وجعل آخره من قول ابن مسعود (٣). ولأحمد من حديث ابن عمر: «من ردته الطيرة عن حاجته فقد أشرك،

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٧٥٦) ومسلم (٢٢٢٤) من حديث أنس.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۳۹۱۹) والبيهقي (۸/۱۳۹) من طريق حبيب بن أبي ثابت عن عروة بن عامر مرفوعاً. قلت: وإسناده ضعيف فعروة ليس له صحبة، وقال ابن حجر في التهذيب (۷/۱۸۵): والظاهر أن رواية حبيب عنه منقطعة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٣٩١٠) والترمذي (١٦١٤) وأبن ماجه (٣٥٣٨) وأحمد (٣) أخرجه أبو داود (٣٩١٠) والترمذي وهو صحيح. وقوله: «وما منا إلا ولكن...» مدرج كما قال سليمان بن حرب. رواه الترمذي، وانظر: الفتح (٢١٣/١٠).

قالوا: فما كفارة ذلك؟ قال: أن تقول: اللهم لا خير إلا خيرك، ولا طير إلا طيرك، ولا إله غيرك»(١).

وله من حديث الفضل بن العباس: «إنما الطيرة ما أمضاك أو ردك» (٢). فقد بين رسول الله ﷺ الطيرة وفسرها بقاعدة كلية يُفْهَمُ منها أن كل شيء أمضاك وجرأك على أمر أو ردك ومنعك عنه فذاك الطيرة، ومن مضى أو امتنع بسببها فقد أشرك.

\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۲/۰/۲) وابن السني في «عمل اليوم والليلة» (۲۹۳) من حديث ابن عمر به، وفي سنده ابن لهيعة. قلت: وإسناده ضعيف، ابن لهيعة كانت قد احترقت كتبه فمن روى عنه قبل

قلت: وإسناده ضعيف، ابن لهيعة كانت قد احترقت كتبه فمن روى عنه قب احتراق كتبه فأحاديثه صحيحة وإلا فلا.

<sup>(</sup>٢) أخرجه أحمد (٢١٣/١) من طريق ابن علاثة عن مسلمة الجهني عن الفضل بن عباس به.

# باب ما جاء في التنجيم

قال البخاري في «صحيحه»: قال قتادة: خلق الله هذه النجوم لثلاث: زينة للسماء، ورجوماً للشياطين، وعلامات يهتدى بها. فمن تأول فيها غير ذلك أخطأ، وأضاع نصيبه، وتكلف ما لا علم له به. أهـ.

وكره قتادة تعلم منازل القمر، ولم يرخص ابن عيينة فيه، ذكره حرب عنهما، ورخص في تعلم المنازل أحمد وإسحاق.

وعن أبي موسى قال: قال رسول الله ﷺ: «ثلاثة لا يدخلون الجنة: مدمن الخمر، وقاطع الرحم ومصدق بالسحر» رواه أحمد وابن حبان في «صحيحه».

فيه مسائل:

الأولى: الحكمة في خلق النجوم.

الثانية: الرد على من زعم غير ذلك.

الثالثة: ذكر الخلاف في تعلم المنازل.

الرابعة: الوعيد فيمن صدق بشيء من السحر ولو عرف أنه باطل.

## باب ما جاء في التنجيم

قال البخاري في صحيحه: قال قتادة: خلق الله هذه شرح الباب النجوم لثلاث: زينة للسماء، ورجوماً للشياطين. قال ٢٨ تعالى: ﴿ وَلَقَدْزَيّنَا السَّمَاةَ الدُّنَا بِمَصَنِيحَ وَجَمَلَتَهَا رُجُومًا لِلشَّيَطِينِ ﴾ [الملك: ٥]. وعلامات يهتدى بها قال تعالى: ﴿ وَعَلَمَتَ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَمْ تَدُونَ ﴿ وَعَلَمَتَ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَمْ تَدُونَ ﴿ وَعَلَمَتُ وَبِالنَّحِلِ الله وَعَلَم عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ مَنَا وَلَا الله علم له به، انتهى. وكره قتادة تعلم منازل القمر حذراً من المحذور لأجل ذلك لم يرخص فيه ابن عيينة ذكره حرب عنهما.

ورخص في تعلم المنازل أحمد وإسحاق وعن أبي موسى قال: قال رسول الله على «ثلاثة لا يدخلون الجنة: مدمن الخمر وقاطع الرحم ومصدق بالسحر». رواه ابن حبان في صحيحه (١).

واقتباس شعب النجوم كاقتباس شعب السحر فمصدق المنجم فيما يقول في الغيوب كمصدق السحر لحديث أبي داود: «من اقتبس شعبة من النجوم فقد اقتبس شعبة من السحر زاد ما زاد»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه أحمد (٤/ ٣٣٩) وابن حبان (١٣٨٠) من حديث أبي موسى الأشعري.

۲) أخرجه أبو داود (۳۹۰۵) وابن ماجه (۳۷۲٦) من حدیث ابن عباس مرفوعاً.
 وتقدم.

وقـول الله تعـالـى: ﴿وتجعلـون رزقكـم أنكـم تكذبون﴾. [الوانعة: ٨٢].

عن أبي مالك الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله قال: «أربع في أمتي من أمر الجاهلية لا يتركونهن: الفخر بالأحساب، والطعن في الأنساب، والاستسقاء بالنجوم، والنياحة» وقال: «النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب». رواه مسلم.

ولهما عن زيد بن خالد رضي الله عنه قال: صلى لنا رسول الله على الصبح بالحديبية على أثر سماء كانت من الليل؛ فلما انصرف أقبل على الناس فقال: «هل تدرون ماذا قال ربكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم. قال: «قال أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته، فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا، فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب، بالكوكب».

ولهما من حديث ابن عباس بمعناه، وفيه: قال بعضهم: لقد صدق نوء كذا وكذا، فأنزل الله هذه الآيات: ﴿ ﴿ فَكَ أُقِسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُومِ فِي ﴿ الوانعة: ٥٧]. إلى قوله:

﴿ وَتَجْعَلُونَ رِزْقَكُمْ أَنَّكُمْ تُكَذِّبُونَ ١٩٤].

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الواقعة.

الثانية: ذكر الأربع من أمر الجاهلية.

الثالثة: ذكر الكفر في بعضها.

الرابعة: أن من الكفر ما لا يخرج عن الملة.

الخامسة: قوله: «أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر» بسبب نزول النعمة.

السادسة: التفطن للإيمان في هذا الموضع.

السابعة: التفطن للكفر في هذا الموضع.

الثامنة: التفطن لقوله: «لقد صدق نوء كذا وكذا».

التاسعة: إخراج العالم للمتعلم المسألة بالاستفهام

عنها، لقوله: «أتدرون ماذا قال ربكم؟».

العاشرة: وعيد النائحة.

شرح الباب مد

# باب ما جاء في الاستسقاء بالأنواء

وقول الله تعالى: ﴿وتجعلون رزقكم أنكم تكذبون﴾. [الواتعة: ٨٢].

أي تجعلون شكر رزقكم وما أنعم الله عليكم أنكم تكذبون تنسبونه إلى غيره كنسبة المطر إلى الأنواء وأشباه ذلك.

عن أبي مالك الأشعري ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله قال: «أربع في أمتي من أمور الجاهلية لا يتركونهن: الفخر بالأحساب والطعن في الأنساب والاستسقاء بالنجوم والنياحة على الميت، وقال: النائحة إذا لم تتب قبل موتها تقام يوم القيامة وعليها سربال من قطران ودرع من جرب» رواه مسلم (۱) ولهما عن زيد بن خالد قال: صلى بنا رسول الله قللة على أثر سماء كانت من الليل فلما انصرف أقبل على الناس فقال: «هل تدرون ماذا قال ربكم؟» قالوا: الله ورسوله أعلم، قال: «قال أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر، فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، وأما من قال: مطرنا بنوء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب، وأما من قال.

فقد صرح رسول الله ﷺ في هذا الحديث أن من نسب نعمة الله

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩٣٤) من حديث أبي مالك.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٨٤٦) ومسلم (٧١) من حديث زيد بن خالد.

إلى غيره فقد كفر كفر جحود النعمة لا جحود الحق بمعنى أنه نسب نعمة الله إلى غيره فكأنه جحده فيكون كفراً دون كفر فإن جحود الحق يخرجه من الإسلام وهذا لا يخرجه.

ولهما من حديث ابن عباس وفيه قال بعضهم: لقد صدق نوء كذا وكذا فأنزل الله هذه الآية: ﴿ فَكَا أُقْسِمُ بِمَوَقِعِ ٱلنَّجُولِ ﴿ فَكَا أُقْسِمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ فَكَا أُقْسِمُ لَوْ تَعْلَمُونَ عَظِيمٌ ﴿ فَكَا أُنْكُمْ أُنَكُمْ أُنَكُمْ أُنَكُمْ أُنَكُمْ أُنَكُمْ أُنَكُمْ أَنَكُمْ أَنْكُمْ أَنْكُونُ فَالْكُوالِكُونُ فَلَالِكُوا لَنْكُوا أَنْكُوا أُ

قول الله تعالى: ﴿ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله﴾. [البقرة: ١٦٥]. وقوله: ﴿قل إن كان آباؤكم وأبناؤكم﴾. إلى قوله تعالى: ﴿أحب إليكم من الله ورسوله﴾. [النوبة: ٢٥].

عن أنس رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين» أخرجاه.

ولهما عنه قال: قال رسول الله على: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله، وأن يكره أن يعود في الكفر بعد إذ أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار»، وفي رواية: «لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى...» إلى آخره.

وعن ابن عباس رضي الله عنهما قال: من أحب في الله، وأبغض في الله، ووالى في الله، وعادى في الله، فإنما تنال ولاية الله بذلك، ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك. وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا، وذلك لا يجدي على أهله شيئاً. رواه ابن جرير، وقال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ ٱلْأَسْبَابُ ﴿ وَاللَّهِ مَا البَهْرَةَ: ١٦٦]. قال: المودة.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية البقرة.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: وجوب محبته ﷺ على النفس والأهل والمال.

الرابعة: أن نفي الإيمان لا يدل على الخروج من الإسلام.

الخامسة: أن للإيمان حلاوة قد يجدها الإنسان وقد لا يجدها.

السادسة: أعمال القلب الأربع التي لا تنال ولاية الله إلا بها، ولا يجد أحد طعم الإيمان إلا بها.

السابعة: فهم الصحابي للواقع: أن عامة المؤاخاة على أمر الدنيا.

الثامنة: تفسير: ﴿وتقطعت بهم الأسباب﴾.

التاسعة: أن من المشركين من يحب الله حبًّا شديداً.

العاشرة: الوعيد على من كانت الثمانية أحب إليه من

الحادية عشرة: أن من اتخذ ندًّا تساوي محبته محبة الله فهو الشرك الأكبر.

شرح الباب ۳۰

باب ما جاء في بيان المحبة وأنواعها المأمور بها والمنهي عنه واعلم أن أنواع المحبة التي تنسب إلى الله: محبة لله، ومحبة في الله، ومحبة مع الله.

فالمحبة التي لله: محبته ومحبة ما يحبه من النيات والأقوال والأفعال. والمحبة التي في الله: محبة من يحبه الله كالأنبياء والمرسلين وعباده الصالحين.

وأما المحبة التي مع الله فهي المحبة الشركية التي ذكرها في كتابه المنهية عنها وذلك قول الله تعالى: ﴿ وَمِنَ النّاسِ مَن يَنَّخِذُ مِن دُونِ اللّهِ آندادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللّهِ وَالّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبّاً لِللّهِ ﴾ مِن دُونِ اللّهِ آندادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبّ اللّهِ وَالّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبّا لِللّهِ الله إلله إلى المشركين كانوا يحبون مع الله أندادا ويساوونهم معه في النار ﴿ قَالُوا ويساوونهم معه في النار ﴿ قَالُوا ويساوونهم معه في النار ﴿ قَالُوا ويساوونهم مِن النار ﴿ قَالُوا ويساوونهم معه في المحبة كما قال تعالى عنهم وهم في النار ﴿ قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَغْنَصِمُونُ ﴿ قَالُوا لَهُ عَلَيْكُ مِنْ اللّهُ وَلَيْكُمُ مِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴿ قَالُوا الشّعراء: ٩٦ ـ ٩٩]. قال أبو العباس ابن تيمية: أي في المحبة. ثم ذكر أن المؤمنين أشد حبًا للله.

واعلم أن المحبة تستلزم الطاعة ولابد كما هو المعلوم بالضرورة فمن يدعي محبة الله يلزمه طاعته في متابعة رسوله كما قال تعالى: ﴿ قُلُ إِن كُنتُمْ تُجِبُونَ اللهَ قَاتَيْعُونِي يُحِبِبَكُمُ الله ﴾ [آل عمران: ٣١]. فمخالفة الله ورسوله تخل بالمحبة وتقدح فيها وكلما زادت المخالفة والمعاصي على قدر بعدها من محبة الله وقرب من عداوته حتى تؤول إلى الشرك والكفر كما ورد: المعاصي بريد الكفر، فالمخالف إذا ادعى المحبة فليس بصادق:

تعصي الإله وأنت تظهر حبه هـذا وربي في القياس شنيع لو كان حبك صادقاً لأطعته إن المحـب لمـن يحـب مطيع فإذا علمت ذلك فالمخالف على قدر خلافه خرج عن أمر الله وفسق وصار عند الله من الفاسقين وذلك قوله تعالى: ﴿ قُلُ إِن كَانَ البَاوَّكُمُ وَأَبْنَا وَكُمُ وَالْبَاوُكُمُ وَأَبْنَا وُكُمُ وَأَنْوَا جُكُمُ وَأَنْوَا جُكُمُ وَأَنْوَا جُكُمُ وَأَنْوَا جُكُمُ وَأَمْوَا كُمُ وَالْمَا وَمُسْكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِينِ وَيَجْكُرُهُ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمُسْكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِينِ وَيَجْكُرُهُ تَخْشُونَ كَسَادَهَا وَمُسْكِنُ تَرْضُونَهَا أَحَبَ إِلَيْكُمُ مِينِ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دِ فِي سَبِيلِهِ عَنَرَبَّصُوا حَتَى يَأْقِبُ اللّهُ بِأَمْرِقِ وَاللّهُ لَا اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دِ فِي سَبِيلِهِ فَتَرْبَصُوا حَتَى يَأْقِبُ اللّهُ بِأَمْرِقِ وَاللّهُ لَا يَهْ وَرَسُولِهِ وَجِهَا دِ فِي سَبِيلِهِ وَنَرَبُكُوا حَتَى يَأْقِبُ اللّهُ بِأَمْرِقِ وَاللّهُ لَا يَعْمُ وَلَا لَا اللّهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ فَحِينَا لَهُ يَتَفَى منه الإيمان الحقيقي.

عن أنس ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله على قال: «لا يؤمن أحدكم حتى أكون أحب إليه من ولده ووالده والناس أجمعين» (١). ولهما عنه قال: قال رسول الله على: «ثلاث من كن فيه وجد بهن حلاوة الإيمان: أن يكون الله ورسوله أحب إليه مما سواهما، وأن يحب المرء لا يحبه إلا لله وأن يكره أن يعود إلى الكفر بعد أن أنقذه الله منه كما يكره أن يقذف في النار»، وفي رواية: «لا يجد أحد حلاوة الإيمان حتى» إلغ (٢).

وأيضاً تستلزم المحبة: الحب فيه، والبغض فيه، والموالاة فيه، والمعاداة فيه، كما هو المشاهد المتعارف شرعاً وعرفاً ومن لم يكن كذلك فليس بصادق في محبته ولو فعل ما فعل من الطاعة.

عن ابن عباس: من أحب في الله وأبغض في الله

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٥) ومسلم (٤٤) من حديث أنس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٦) (٦٠٤١) ومسلم (٤٣) من حديث أنس.

ووالى في الله وعادى في الله فإنما تنال ولاية الله بذلك ولن يجد عبد طعم الإيمان وإن كثرت صلاته وصومه حتى يكون كذلك، وقد صارت عامة مؤاخاة الناس على أمر الدنيا وذلك لا يجدي على أهله بشيء. رواه ابن جرير (١).

تنبيه: كل محبة كانت على أمر الدنيا لا لله تنقطع يوم القيامة ويتبرأ كل من صاحبه وخليله إلا المحبة التي في الله، ولله، فتلك المحبة تثبت. وقال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ اللهُ ﴾ [البقرة: ١٦٦]. قال: المودة. وقال تعالى: ﴿ الْأَخِلَةُ يُومَ لِم بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُولًا إِلَّا الْمُتّقِينَ ﴿ الزخرف: ١٧].

<sup>(</sup>۱) أخرجه المروزي في تعظيم قدر الصلاة (٣٩٦) وابن المبارك في الزهد (٣٥٣) من طريق ليث عن مجاهد عن ابن عباس به. ليث بن أبي سليم ضعيف.

متن الباب

قول الله تعالى: ﴿إنما ذلكم الشيطان يخوف أولياءه فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين ﴾. [آل عمران: ١٧٥]. وقوله: ﴿إنما يعمر مساجد الله من آمن بالله واليوم الآخر وأقام الصلاة وآتى الزكاة ولم يخش إلا الله ﴾. [التوبة: ١٩]. وقوله: ﴿ومن الناس من يقول آمنا بالله فإذا أوذي في الله جعل فتنة الناس كعذاب الله ﴾. [العنكبوت: ١٠].

عن أبي سعيد رضي الله عنه مرفوعاً: «إن من ضعف اليقين: أن ترضي الناس بسخط الله، وأن تحمدهم على رزق الله، وأن تذمهم على ما لم يؤتك الله، إن رزق الله لا يجره حرص حريص، ولا يرده كراهية كاره».

وعن عائشة رضي الله عنها: أن رسول الله ﷺ قال: «من التمس رضى الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضى عنه الناس، ومن التمس رضى الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس» رواه ابن حبان في «صحيحه».

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية آل عمران.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: تفسير آية العنكبوت.

الرابعة: أن اليقين يضعف ويقوى.

الخامسة: علامة ضعفه، ومن ذلك هذه الثلاثة.

السادسة: أن إخلاص الخوف لله من الفرائض.

السابعة: ذكر ثواب من فعله.

الثامنة: ذكر عقاب من تركه.

باب قول الله تعالى: ﴿إنما ذلكم الشيطان يخوف أولياءه فلا تخافوهم وخافون إن كنتم مؤمنين ﴾. [آل عمران: ١٧٥].

شرح الباب ۳۱

وقوله تعالى: ﴿إِنَمَا يَعْمُرُ مُسَاجِدُ اللهُ مِنْ آمِنَ بَاللهُ وَالْيُومُ الأَخْرُ وأَقَامُ الصّلاةُ وآتى الزكاةُ ولم يخش إلا الله ﴾.

[التوبة: ١٨].

واعلم أن الخوف خوفان:

الأول: خوف من الله وهذا الذي هو أحد جناحي طير الإيمان فالمحبة رأسه والخوف والرجاء جناحاه، وهذا هو المأمور به وهو علامة الإيمان كما قال تعالى: ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُوّمِنِينَ ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُوّمِنِينَ ﴿ وَخَافُونِ إِن كُنهُم مُوّمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٧٥].

والثاني: خوف مع الله بمعنى أنك تخاف من غيره مثل خوفه أو أشد كما ذكر الله في شأن المنافقين إذ هم يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية، وهذا الخوف هو الخوف الشركي المنهي عنه الذي صاحبه يخلد في النار ولا يكون هذا إلا لعدم إيمانه بالله وعظمته وجلاله وقهريته وملكوتيته على جميع الخلق وقد ذم الله الذين جعلوا فتنة الناس كعذاب الله في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكا بِاللَّهِ فَإِذًا أُوذِي فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَة النَّاسِ كَعَذَابِ الله في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكا بِاللَّهِ فَإِذًا أُوذِي فِي اللَّهِ جَعَلَ فِتْنَة النَّاسِ كَعَذَابِ الله في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَقُولُ ءَامَنَكا

ومعلوم بالضرورة أنه إذا لاحظ ما يجري عليه من محن الناس وفتنتهم عند نطقه بالحق وجعله كعذاب الله سواء حينئذ أرضاهم بسخط الله فيسخط عليه الناس.

عن أبي سعيد مرفوعاً: «إن من ضعف اليقين أن ترضي الناس بسخط الله وأن تحمدهم على رزق الله وأن تذمهم على ما لم يؤتك الله، إن رزق الله لا يجره حرص

حريص ولا كراهية كاره»(١). وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أن رسول الله على قال: «من التمس رضى الله بسخط الناس رضي الله عنه وأرضى عنه الناس، ومن التمس رضى الناس بسخط الله سخط الله عليه وأسخط عليه الناس». رواه ابن حبان في صحيحه(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو نعيم في الحلية (۱۰٦/٥، ۱۰٦/١٠) والبيهقي في الشعب (۲۰۷) من طريق أبي عبدالرحمن محمد بن مروان العبدي عن عمرو بن قيس عن عطية عن أبي سعيد به. وإسناده ضعيف، قال البيهقي: «محمد بن مروان ضعيف». وعطية ضعيف أيضاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن حبان (٢٧٦) من طريق عثمان بن واقد العمري عن أبيه عن محمد بن المنكدر عن عروة عن عائشة.

باب

قول الله تعالى: ﴿وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين﴾. متن الباب المائدة: ٢٦]. وقوله: ﴿إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم﴾. [الأنفال: ٢]. وقوله: ﴿يا أيها النبي حسبك الله ومن اتبعك من المؤمنين﴾. [الأنفال: ٢٤]. وقوله: ﴿ومن يتوكل على الله فهو حسبه﴾. [الطلاق: ٣].

عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: ﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ إِنَّ ٱلنَّا مَعَمَد عَلِيهِ حَين قالوا له: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ اللهِ فَي النار، وقالها محمد عَلِيهِ حين قالوا له: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدَّ جَمَعُوا لَكُمْ فَأَخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَننَا وَقَالُوا حَسَبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ اللهِ عمران: ١٧٣]. رواه البخاري والنسائى.

فيه مسائل:

الأولى: أن التوكل من الفرائض.

الثانية: أنه من شروط الإيمان.

الثالثة: تفسير آية الأنفال.

الرابعة: تفسير الآية في آخرها.

الخامسة: تفسير آية الطلاق.

السادسة: عظم شأن هذه الكلمة، وأنها قول إبراهيم ومحمد عليه في الشدائد.

شرح الباب باب قول الله تعالى: ﴿ وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين . [المائدة: ٢٣].

التوكل من منازل إياك نعبد وإياك نستعين، ومن أرفع درجات الإيمان.

وقوة الإيمان وضعفه بقوة التوكل وضعفه.

والتوكل هو الاعتماد على الله في جلب منافعه ودفع مضاره.

وهذا أمر يختص لله تعالى، ومنحصر عليه، فمن توكل على غيره أشرك الشرك الأكبر الذي يَخْلُدُ صاحبه في النار إن مات عليه.

أما اختصاصه لله فلتقديم الجار والمجرور على العامل وهو: وعلى الله فتوكلوا.

وتقديم ما حقه التأخير يفيد الحصر أي لا توكلوا إلا عليه.

وأما شرك من توكل على غيره فلأنه عبادة لله فمن جعلها لغيره أشرك في العبادة. فالمؤمن شأنه التوكل على الله في جميع أموره والآيات والأحاديث في هذا المعنى كثيرة منها قوله تعالى: ﴿ إِنَّمَا ٱلْمُؤْمِنُونَ ٱلَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ ٱللَّهُ وَجِلَتْ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَنْتُهُ زَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَعَلَىٰ رَبِّهِمْ يَتَوَّكُلُونَ ١٤٠ ﴿ الْأَنفال: ٢]. وذلك لأن المؤمن يعلم علم اليقين أنه لا يتحرك متحرك ولا يجري أمر إلا بإرادته وأمره فقطع العلائق عن الخلائق لعدم قدرتهم على شيء، وتوكل على الله وحده لقدرته الكِاملة على كل شيء فهو حسبه وكافيه وذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَتُوكُّلُ عَلَى ٱللَّهِ فَهُو حَسَّبُهُ وَ ﴾ [الطلاق: ٣].

وعن ابن عباس قال: ﴿ حَسَّبُنَا ٱللَّهُ وَنِعْمَ ٱلْوَكِيلُ ﴿ [آل عمران: ١٧٣]. قالها إبراهيم حين ألقي في النار وقالها محمد ﷺ حين قالوا: ﴿ إِنَّ ٱلنَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَٱخْشُوهُمْ

فَزَادَهُمْ إِيمَنَا وَقَالُواْ حَسَبُنَا اللّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ شَيْ فَانقَلَبُوا بِنِعْمَةِ مِنَ اللّهِ وَفَضَلِ لَمْ يَمْسَمُمْ سُوَمُ ﴾ [آل عمران: ١٧٣، ١٧٤]. فالتوكل معظم منازل السائرين إلى الله تعالى معتمدين عليه فيما ينوبهم لا ينظرون إلى غيره لعلمهم أنه الكافي في جميع أمورهم فهو حسبهم فورَمَن يَتَوَكِّلُ عَلَى اللهِ فَهُو حَسَبُهُ ۚ إِنَّ اللّهُ بَلِغُ أَمْرِهِ قَدْ جَعَلَ اللّهُ لِكُلِّ شَيْءِ قَدْرًا فَهُ اللّهُ لِكُلِّ شَيْء

باب

قول الله تعالى: ﴿أَفَأَمَنُوا مَكُرُ اللهُ فَلَا يَأْمَنُ مَكُرُ اللهُ إِلَا القَوْمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ القومِ الخاسرونِ ﴾. [الأعراف: ٩٨]. وقوله: ﴿ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَحْمَةِ رَبِّهِ عِلَا الطَّالُونَ ﴿ إِلَا الطَّالُونَ ﴿ إِلَا الطَّالُونَ ﴾ [الحجر: ٥٦].

عُنَّ أَبِن عباسَ رضَّيَ الله عنهما، أن رسول الله ﷺ سئل عن الكبائر، فقال: «الشرك بالله، واليأس من روح الله، والأمن من مكر الله».

وعن ابن مسعود رضي الله عنه قال: «أكبر الكبائر: الإشراك بالله، والأمن من مكر الله، والقنوط من رحمة الله، واليأس من روح الله» رواه عبدالرزاق.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الأعراف.

الثانية: تفسير آية الحجر.

الثالثة: شدة الوعيد فيمن أمن مكر الله.

الرا بعة: شدة الوعيد في القنوط.

باب قول الله: ﴿أَفَأَمنُوا مَكُرُ اللهُ فَلَا يَأْمَنُ مَكُرُ اللهِ إِلَّا القَوْمِ شَرَحُ البَّابِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

الأمن من مكر الله: اطمئنان القلب بعدم عقوبة الله وعدم مراقبتها والغفلة عنها، وهو على معاصي الله، ومساخطه فلا يحذر الله فيما هو عليه ولا يخافه فكأنه شك أو أنكر اسمه القهار وأن يكون له مظهر فإذا ما تدركه العقوبة فإذا هو من الخاسرين كما قال تعالى: ﴿ فَلَمَّا نَسُوا مَا ذُكِرُوا بِهِ وَ فَتَحَنّا عَلَيْهِمْ أَبُوبَ كُلِ شَقَ وَ حَتَى إِذَا فَرِحُوا بِمَا أُوتُوا أَخَذَنهُم بَعْتَهُ فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ فَي فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمَّدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ فَي ﴾ فَإذا هُم مُّبَلِسُونَ فَي فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ الَّذِينَ ظَلَمُوا وَالْحَمَّدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ فَي ﴾ الأنعام: ٤٤، ٤٥].

فالأمن من مكر الله من المهالك التي لا نجاة منها إلا بفضل الله ورحمته، وكذلك القنوط من رحمة الله لما يرى من رداءة نفسه وقلة طاعته له فييأس حينئذ من رحمته وذلك من المهالك لأنه يقنط من رحمته الواسعة ولم يتدارك لما فاته من التلف ولم يرجو الله في توفيقه إياه على ما يحب ويرضى وعفوه عما مضى، فكأنه شك أو أنكر اسمه الغفور الرحيم العفو وأن يكون له مظهر فما يضل عن صراط الله الذي أرسل به رسوله على وهدى عليه أوليائه وقد نبه الله على أن القنوط من أرحمة الله من الموبقات بقوله: ﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَحْمَة رَبِّهِ يَه إِلّا الحجر: ٥٦].

وفي الحديث عن ابن عباس \_ رضي الله عنهما \_ أن رسول الله ﷺ سئل عن الكبائر قال: «الشرك بالله واليأس من روح الله والأمن من مكر الله»(١). وفي آخر عن ابن

<sup>(</sup>۱) أخرجه البزار (۱۰٦/ كشف الأستار) من حديث شبيب بن بشر عن عكرمة عن ابن عباس.

مسعود قال: أكبر الكبائر الإشراك بالله والأمن من مكر الله والقنوط من رحمة الله والياس من روح الله. رواه عبدالرزاق (١).

الرَّوْحُ: أخص من الرحمة، لأن الرحمة عامة في الدنيا كما قال تعالى: ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيَّوْ﴾ [الأعراف: ١٥٦].

وأمَّا رَوْحُهُ فلأوليائه في دار الدنيا.

وأما الآخرة فالرحمة مختصة بالمؤمنين ولكن شاملة للمقربين وأصحاب اليمين.

وأما رَوْحُهُ فللمقربين خاصة قال تعالى: ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرِّبِينُ ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنَ الْمُقَرِّبِينُ ﴿ فَأَمَّا إِن كَانَ مِنْ أَصْحَكِ ٱلْيَمِينِ ﴿ فَسَلَامُ اللَّهُ مَنْ أَصْحَكِ ٱلْيَمِينِ ﴿ فَسَلَامُ اللَّهُ مِنْ أَصْحَكِ ٱلْيَمِينِ ﴾ [الواقعة: ٨٨ ـ ٩١].

<sup>(</sup>۱) أخرجه عبدالرزاق (۱۰/ ٤٥٩، ٤٦٠) والطبراني في الكبير (۸۷۸۳) من طرق عن ابن مسعود.

من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله

وقـول الله تعـالـى: ﴿ وَمَن يُؤْمِنُ بِٱللَّهِ يَهْدِ قَلْبَكُمْ ﴾

[التغابن: ١١].

قال علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله، فيرضى ويسلم.

وفي «صحيح مسلم» عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله على قال: «اثنتان في الناس هما بهم كفر: الطعن في النسب، والنياحة على الميت».

ولهما عن ابن مسعود مرفوعاً: «ليس منا من ضرب الخدود، وشق الجيوب، ودعا بدعوى الجاهلية».

وعن أنس رضي الله عنه، أن رسول الله على قال: «إذا أراد الله بعبده الخير عجل له العقوبة في الدنيا، وإذا أراد بعبده الشر أمسك عنه بذنبه حتى يوافى به يوم القيامة» وقال النبي على: «إن عظم الجزاء مع عظم البلاء، وإن الله تعالى إذا أحب قوماً ابتلاهم، فمن رضي فله الرضى، ومن سخط فله السخط» حسنه الترمذى.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية التغابن.

الثانية: أن هذا من الإيمان بالله.

الثالثة: الطعن في النسب.

الرابعة: شدة الوعيد فيمن ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية.

الخامسة: علامة إرادة الله بعبده الخير.

السادسة: إرادة الله به الشر.

السابعة: علامة حب الله للعبد.

الثامنة: تحريم السخط.

التاسعة: ثواب الرضى بالبلاء.

## باب في بيان ما جاء أن من الإيمان الصبر على أقدار الله

شرح الباب ۳٤

وذلك لأن المؤمن يعلم علم اليقين أن الله تعالى لا يفعل إلا الذي يصلح عباده ولو جهل الإنسان مورده ومصدره فإنه في الإصلاح قطعاً وأنه خير له قال تعالى: ﴿ فَعَسَىٰ آَن تَكُرَهُوا شَيْعًا وَيَجْعَلَ اللّهُ فِيهِ خَيْرًا فَلَيْ وَاللّهُ وَيَعْمَىٰ آَن تَكُرَهُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرًا فَلَيْ اللّهُ وَعَسَىٰ آَن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرًا لَكُمْ وَعَسَىٰ آَن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرًا لَكُمْ وَعَسَىٰ آَن تَكْرَهُوا شَيْعًا وَهُو خَيْرًا لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُ لَا تَعْلَمُون فَهُ الله الله الله ويسلم الأمر إلى الله .

قال الإمام أحمد: ذكر الله الصبر في القرآن في نحو تسعين موضعاً وهو واجب بإجماع الأمة وهو نصف الإيمان فالإيمان نصفان: نصفه صبر ونصفه شكر وقد أخبر النبي ﷺ أنه ضياء.

وفي الحديث الصحيح: «عجباً لأمر المؤمن إن أمره كله له خير إن أصابته ضراء فصبر كان خيراً له، وإن أصابته سراء فشكر فكان خيراً له وما ذلك إلا للمؤمن»(١). وقال للمرأة السوداء التي تصرع فسئلته أن يدعو لها قال: «إن شئت صبرت ولك الجنة، وإن شئت دعوت الله أن يعافيك، فقالت: إذا أتكشف فادع الله أن لا أتكشف فدعا لها»(١).

وأمر الأنصار أن يصبروا على الفتن التي يلقونها بعده حتى يلقوه على الحوض، وأمر عند ملاقاة العدو بالصبر وعند المصيبة وأخبر أن الصبر عند الصدمة الأولى، وأمر المصاب بأنفع الأمور له وهو الصبر والاحتساب بأن ذلك يخفف مصيبته ويثبت أجره والجزع والسخط

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٩٩) من حديث صهيب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٠/٩٩) ومسلم (٢٥٧٦) من حديث ابن عباس.

والتشكي يزيد المصيبة ويذهب الأجر، وأخبر أن الصبر خير له.

وقال تعالى: ﴿ وَمَن يُؤْمِن بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَكُم ﴾ [التغابن: ١١]. قال علقمة: هو الرجل تصيبه المصيبة فيعلم أنها من عند الله فيرضى ويسلم، وفي صحيح مسلم عن أبي هريرة أن رسول الله ﷺ قال: اثنتان بالناس هما بهم كفر: «الطعن في النسب والنياحة على الميت» (١). ولهما عن ابن مسعود مرفوعاً: «ليس منا من ضرب الخدود وشق الجيوب ودعا بدعوى الجاهلية» (٢).

واعلم أن المصائب لِحِكَمِ لا يعلمها إلا هو لا إله إلا هو، إما لتكفير السيئات، وإما لرفع الدرجات، وإما لاستخبار العبد هل هو صادق فيما يدعي من الإيمان أم كاذب قال تعالى: ﴿ الْمَدَ اللَّهُ الْمُسَبِّ النَّاسُ أَن يُتْرَكُّوا أَن يَقُولُوا مَامَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ إِنَّ وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعَلَّمَنَّ النَّهُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَالْمَكَا وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ إِنَّ وَلَقَدْ فَتَنَا الَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَلَيْعَلَّمَنَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمَنَّ الْكَذِبِينَ آلِ ﴾ [العنكبوت: ١ ـ ٣].

وفي الحديث عن أنس أن رسول الله على قال: «إذا أراد الله بعبده الخير عجل له العقوبة في الدنيا» (٣). أي لتصفيته من غش الذنوب والمعاصي بكير الامتحان. «وإذا أراد بعبده الشرأمسك عنه بذنبه حتى يوافي به يوم القيامة». وقال النبي عظم الجزاء مع عظم البلاء وإن الله إذا أحب قوماً

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٦٧) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (١٢٩٤) ومسلم (١٠٣) من حديث ابن مسعود.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٢٣٩٦) والبغوي في «شرح السنة» (٢٤٥/٥) من طريق سعد بن
 سنان عن أنس به. وسعد حسن الحديث وله شاهد من حديث عبدالله بن مغفل.

ابتلاهم فمن رضي فله الرضى ومن سخط فعليه السخط». حسنه الترمذي(١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۲۳۹٦) وابن ماجه (٤٠٣١) من طريق سعد بن سنان عن أنس به، وإسناده حسن وله شاهد من حديث محمود بن لبيد.

وقول الله تعالى: ﴿ قُلْ إِنَّمَا آَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَىَّ أَنَّمَا ۗ إِلَىٰ أَنَّمَا ۗ إِلَىٰ أَنَّمَا ۗ إِلَىٰ أَنَّمَا ۗ إِلَىٰهُكُمْ إِلَكُ وَاحِدٌ ﴾ [الكهف: ١١٠].

وعن أبي هريرة مرفوعاً: «قال الله تعالى: أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري تركته وشركه». رواه مسلم.

وعن أبي سعيد مرفوعاً: «ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال؟» قالوا: بلى يا رسول الله! قال: «الشرك الخفي، يقوم الرجل فيصلي، فيزين صلاته، لما يرى من نظر رجل». رواه أحمد.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية الكهف.

الثانية: الأمر العظيم في رد العمل الصالح إذا دخله شيء لغير الله.

الثالثة: ذكر السبب الموجب لذلك، وهو كمال الغنى.

الرابعة: أن من الأسباب، أنه تعالى خير الشركاء.

الخامسة: خوف النبي ﷺ على أصحابه من الرياء.

السادسة: أنه فسر ذلك بأنه يصلي المرء لله، لكن يزينها لما يرى من نظر رجل إليه.

باب ما جاء في الرياء وقول الله: ﴿ فمن كان يرجو لقاء شرح الباب ربه فليعمل عملاً صالحاً ولا يشرك بعبادة ربه أحداً ﴾.

[الكهف: ١١٠].

دلت هذه الآية مطابقة وتضمناً والتزاماً على فوائد جليلة:

الأولى: أن الله تعالى لا ينظر إلى الصور والأموال ولكن ينظر إلى القلوب العامرة، قال تعالى: ﴿ وَمَا آَمُولُكُمْ وَلَا آَوَلَكُمْ بِاللَّتِي تُقَرِّبُكُمْ عِندُنَا وَلَى القلوب العامرة، قال تعالى: ﴿ وَمَا آَمُولُكُمْ وَلَا آَوَلَكُمْ بِاللَّهِ عَلَيْكُمْ عِندُنَا وَقَال رَسُولَ الله ﷺ: ﴿ إِن اللهُ لَا ينظر إلى صوركم وأموالكم ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم (١٠). وفي رواية: ﴿ ولكن ينظر إلى القلوب العامرة ».

تُ الثانية: دلت على عمومية الحكم والأمر لقوله تعالى: ﴿ فَمَن كَانَ زَجُواْ لِقَآةَ رَبِّهِ فَلْيَمْمَلُ عَهَلًا صَلِحًا﴾[الكهف: ١١٠].

الثالثة: الإيمان الحقيقي الذي لا يزلزله شيء لأن الإيمان الذي لا ثبات له لا ينفع معه العمل.

الرابعة: الإيمان باليوم الآخر لقوله تعالى: لقاء ربه.

الخامسة: الإيمان بالرسول والكتاب لقوله تعالى: ﴿ فَلْيَعْمَلْ عَهَلًا صَلِحًا ﴾ [الكهف: ١١٠]. والصالح لا يكون إلا على ما أمر الله تعالى وأمر الله لا يتصور إلا بإرسال رسول معه كتاب من ربه فيه أوامره ونواهيه.

السادسة: الإيمان بالملائكة والأنبياء والرسل الذين من قبل والكتب لأنه منها أمره بالرسول المرسل والقرآن المنزل لزمه الإيمان بذلك كله لأنها مذكورة فيه وذكره الرسول على فالإيمان بهذه الأمور أصل الأعمال الدينية وهو كما قال الحسن: «ليس الإيمان بالتحلي ولا

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٥٦٤) من حديث أبي هريرة.

بالتمني بل ما وقر في القلوب وصدقته الأعمال» أي أعمال الجنان واللسان والأركان؛ ولذا عقب الله تعالى العمل الصالح بفاء التفريع أي من كان يرجو لقاء ربه فليعمل فذلك دليل إيمانه صادقاً محققاً.

والعمل الصالح جنس يشمل أعمال الجوارح كلها فينبغي لداعي الإيمان: نية خالصة، وعمل خالص من الرياء، ولسان صادق، وأفعال جميلة، وسمت مرضي، وخلق حسن، وطريقة مستقيمة، وسيرة مديمة، وبصيرة قوية، وذكر كثير، وتفكر وتدبر.

أما النية قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّثَ ٱلْآخِرَةِ نَزِدٌ لَهُ فِي حَرَّثِهِ ۗ وَمَن كَانَ يُرِيدُ حَرَّثَ ٱلدُّنْيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي ٱلْآخِرَةِ مِن نَّصِيبٍ ۞ ﴾ [الشورى: ٢٠].

وأما العمل الخالص قوله تعالى: ﴿ فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ۞ أَلَا لِلَّهِ الدِّينَ الْخَالِصُ ﴾ [الزمر: ٢، ٣].

وأما اللسان الصادق قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴿ إِلَا اللَّهِ اللَّهَ وَكُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴿ التوبة: ١١٩].

وَأَمَا الأَفْعَالُ الْجَمِيلَةُ قُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَٱلْمُؤْمِنُونَ وَٱلْمُؤْمِنَاتُ بِمَضْكُمُ أَوْلِياً أَ بَعْضِ يَأْمُرُونَ فِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ ٱلْمُنكرِ ﴾ [التوبة: ٧١].

وأما السمت المرضي قوله تعالى: ﴿ وَمَا عِندَ اللَّهِ حَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ اللَّهِ حَيْرٌ وَأَبْقَى لِلَّذِينَ الْمَنْ وَأَمْ وَالْهَ وَعَلَى وَيَهِمْ يَتَوَكُّلُونَ ﴿ وَالْمَا عَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴿ وَالْهَوَحِشَ وَإِذَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴿ وَالْهَوَوَنَ اللَّهُ مُوالِدُهُمْ اللَّهُ وَمِمَّا رَدَقْنَهُمْ مُعْفُونَ ﴾ والشورى: ٣٦ ـ ٣٩].

وْأَمَا الْحَلَقِ الْحُسِنِ قُولُهُ تَعَالَى ۚ: ﴿ وَعِبَادُ ٱلرَّمْ لَنِ ٱلَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الْأَرْضِ هَوْنَا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ ٱلْجَدِهِلُوكَ قَالُواْ سَلَنَمَا شَا﴾ [الفرقان: ٦٣].

وأَمَا السيرة الدائمة قوله تعالى: ﴿ الَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اللَّهِ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهُ ثُمَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ثُمَّ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الل

وأما الطريقة المستقيمة فمبناها على البصيرة القوية والبصيرة

وأما الذكر قوله: ﴿ وَٱلذَّاكِرِينَ ٱللَّهَ كَثِيرًا وَٱلذَّاكِرَتِ ٱعَدَّ ٱللَّهُ

لَهُمْ مَغْفِرَةُ وَأَجُرًا عَظِيمًا ﴿ وَالْحزاب: ٣٥]. وأما التفكر قوله تعالى: ﴿ إِنَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلْتِيلِ وَٱلنَّهَارِ لَآينَتِ لِأَوْلِي ٱلْأَلْبَنبِ ۞ ٱلَّذِينَ يَذْكُرُونَ ٱللَّهَ قِينَمًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمَ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَلَا بَطِلًا سُبْحَلَنكَ فَقِنَا عَذَابَ ٱلنَارِ ۞ ﴾ [آل عمران: ١٩٠، ١٩٠].

ولما كان أصل الأعمال الدينية كلها التوحيد والإخلاص الذي لا يشوبه شرك قال تعالى: ﴿ وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ﴿ وَالكهف: ١١٠]. والشرك أكبر وأصغر، فالأكبر يحبط الأعمال كلها كما قال تعالى: ﴿ وَلَقَدَّ أُوحِى إِلَيْكَ وَإِلَى الَّذِينَ مِن قَبِّلِكَ لَبِنَ أَشْرَكَتَ لَيَحْبَطَنَ عَمَلُكَ وَلَتَكُونَنَ مِن اللهِ وَلَلَا اللهِ وَلَا الشرك الأصغر فهو الرياء والسمعة والتصنع للناس في الأعمال الدينية، فذا يحبط العمل الذي راءى فيه أو سمع فيه لا غير. عن أبي هريرة مرفوعاً: قال الله تعالى: «أنا أغنى الشركاء عن الشرك، من عمل عملاً أشرك معي فيه غيري تركته وشركه». رواه مسلم (١١). وعن أبي سعيد مرفوعاً: «ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من مرفوعاً: «ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٩٨٥) من حديث أبي هريرة.

المسيح الدجال؟ قالوا: بلى، قال: الشرك الخفي يقوم الرجل فيصلي فيزين صلاته لما يرى من نظر الرجل الرجل.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳/ ۳۰) وابن ماجه (٤٢٠٤) من طريق كثير بن زيد عن ربيح بن أبي سعيد عن أبيه عن جده قلت: وربيح ضعيف. والحديث من قوله: «الشرك أخفى» له شاهد من حديث محمود بن لبيد.

## من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا

وقول الله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوْةَ ٱلدُّنَيَا وَزِينَنَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعَمَالَهُمْ فِيهَا﴾ [مود: ١٥].

في "الصحيح" عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "تعس عبدالدينار، تعس عبدالدرهم، تعس عبدالخميطة، إن أعطي رضي، وإن لم يعط سخط، تعس وانتكس وإذا شيك فلا انتقش، طوبي لعبد أخذ بعنان فرسه في سبيل الله، أشعث رأسه، مغبرة قدماه، إن كان في الحراسة كان في الحراسة، وإن كان في الساقة كان في الساقة، إن استأذن لم يؤذن له، وإن شفع لم يشفع".

فيه مسائل:

الأولى: إرادة الإنسان الدنيا بعمل الآخرة.

الثانية: تفسير آية هود.

الثالثة: تسمية الإنسان المسلم: عبدالدينار والدرهم والخميصة.

الرابعة: تفسير ذلك بأنه إن أعطي رضي، وإن لم يعط سخط. الخامسة: قوله: «تعس وانتكس».

السادسة: قوله: «وإذا شيك فلا انتقش».

السابعة: الثناء على المجاهد الموصوف بتلك

الصفات.

باب في بيان ما جاء أن من الشرك الأكبر الذي يخلد صاحبه في شرح الباب النار ولا ينجى منه إلا من أراد الله نجاته وهو الشرك في النية

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ: «وهو البحر الذي لا ساحل له وقل من ينجو منه فمن أراد بعمله غير وجهه أو نوى شيئاً غير التقرب لله وطلب الجزاء منه فقد أشرك في نيته وإرادته والإخلاص أن يخلص لله في أفعاله وأقواله وإراداته ونياته وهذه هي في الحقيقة ملة إبراهيم التي أمر الله بها عباده كلهم ولا يقبل من أحد غيرها وهي حقيقة الإسلام ومن يبتغ غير الإسلام ديناً فهو في الآخرة من الخاسرين، وهي ملة إبراهيم التي من رغب عنها فقد سفه نفسه» انتهى كلامه ـ رحمه الله ـ.

فإذا ثبت أن من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا فلتنظر نفس ما هي عليه حتى تتدارك نفسها بالانكسار بين يدي الله والتضرع إليه؛ لأن ينجيه من هذا الأمر العظيم والخطب الجسيم ويدل على ذلك قوله تعالى: ﴿ مَن كَانَ يُرِيدُ ٱلْحَيَوٰةَ ٱلدُّنِيَا وَزِينَكَهَا نُوَقِ إِلَيْهِمْ أَعْمَلُهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يُبْخَسُونَ ﴿ أَوُلَيْكَ ٱلّذِينَ لَيْسَ لَمُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ إِلَّا النَّالَ وَحَيِطُ مَا صَنعُوا فِيهَا وَبُنطِلٌ مَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَيْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَا صَنعُوا فِيهَا وَبُنطِلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللَّهِ اللَّهِ مَا صَنعُوا فِيهَا وَبُنطِلُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَيْ اللَّهُ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَيْ اللَّهُ مَا صَنعُوا فِيهَا وَبُنطِلُ مَا صَنعُوا فِيهَا وَبُنطِلُ مَا صَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا صَانعُوا فِيهَا وَبُنطِلُ مَا صَانوا يَعْمَلُونَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ ا

ونطقت السنة بذلك أيضاً في الصحيح عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ قال: قال رسول الله ﷺ: «تعس عبد الدينار، تعس عبد الدرهم، تعس عبدالخميصة» ـ وهو ما يلبس ـ تعس عبد الخميلة ـ وهو ما يفرش ـ إن أعطي رضي وإن لم يعط سخط أي سخطه ورضاه لأطماع الدنيا إن حصلت رضي وإن لم تحصل سخط قاطعاً النظر عن رضى الله وسخطه فصار

عبدالدینار والدرهم والخمیصة والخمیلة بهذه الحیثیة فدعا رسول الله علی من هذا حاله فقال: \_ تعس وانتکس وإذا شیك فلا انتقش \_ (۱).

ثم بين على حال عبدالله الصادق أنه يسعى في مراضي الله ويبتعد عن مساخطه ولو في ذلك مشقة النفس: «طوبى لعبد أخذ بعنان فرسه في سبيل الله أشعث رأسه مغبرة قدماه إن كان في الحراسة كان في الحراسة وإن كان في الساقة كان في الساقة إن استأذن لم يؤذن له وإن شفع لم يشفع»(٢).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٨٨٦) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) وأيضاً أخرجه أحمد (١/ ٣٣٨).

باب

من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله أو تحليل متن الباب من أطاع ما حرم الله فقد اتخذهم أرباباً من دون الله

وقال ابن عباس: يوشك أن تنزل عليكم حجارة من السماء، أقول: قال رسول الله ﷺ، وتقولون: قال أبو بكر وعمر؟!

وقال الإمام أحمد: عجبت لقوم عرفوا الإسناد وصحته، يذهبون إلى رأي سفيان، والله تعالى يقول: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَّ أَمْرِهِ آَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ الْمِدَدُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ و

عن عدي بن حاتم: أنه سمع النبي ﷺ يقرأ هذه الآية: ﴿ التَّخَاذُوَ الْحَبَارَهُمْ وَرُهُبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللّهِ ﴾ الآية: ﴿ التَّخَادُ وَالْحَبَارَهُمْ وَرُهُبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللّهِ ﴾ [التوبة: ٣١]. فقلت له: إنا لسنا نعبدهم قال: «أليس يحرمون ما أحل الله فتحلونه؟» ما أحل الله فتحرمونه ويحلون ما حرم الله فتحلونه؟» فقلت: بلى. قال: «فتلك عبادتهم» رواه أحمد، والترمذي وحسنه.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النور.

الثانية: تفسير آية براءة.

الثالثة: التنبيه على معنى العبادة التي أنكرها عدي. الرابعة: تمثيل ابن عباس بأبي بكر وعمر، وتمثيل أحمد بسفيان.

الخامسة: تغير الأحوال إلى هذه الغاية، حتى صار عند الأكثر عبادة الرهبان هي أفضل الأعمال، وتسمى الولاية، وعبادة الأحبار، هي العلم والفقه، ثم تغيرت الحال إلى أن عبد من دون الله من ليس من الصالحين، وعبد بالمعنى الثاني من هو من الجاهلين.

باب ما جاء في بيان أن من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما شرح الباب أحل الله أو تحليل ما حرم الله فقد اتخذهم أرباباً من دون الله

لجعله إياهم المطاعون في مخالفة الله وتغيير حكمه ولما كان الأمر عظيم الخطر قال ابن عباس ـ رضي الله عنه ـ لناس قابلوا قول الرسول على بقر وعمر لتضمن ذلك تغيير حكم الله ورسوله الأنه على هو المبلغ عن الله تعالى: يوشك أي حري وقريب أن تنزل عليكم حجارة من السماء غضباً من الله تعالى عليكم ومقتاً أقول قال رسول الله الذي خلق الكون كله وكل عبده تحت قهره وأمره وتصريفه له الملك وله الحمد وله الخلق وله الأمر ومع هذا تقابلون قول رسوله على بقول غيره وتقولون قال أبو بكر وعمر.

قلت: فإذا كان هذا المقت العظيم فيمن يقابل قول رسول الله وقول عليه بقول خليفتيه أبي بكر وعمر فكيف بمن يقابل قول الله وقول رسوله بغيرهما؟

وصحته وعلموا أنه عن رسول الله على وثبت عندهم ومع ذلك يذهبون إلى رأي سفيان، والله تعالى يقول: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يُخَالِفُونَ عَنَ آمْرِوهِ أَن تُصِيبَهُمْ فِتْنَةُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يَعُولُ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يَعُولُ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ يَعُولُ: ﴿ فَلْيَحْذَرِ ٱلَّذِينَ فَيهِ اللَّهُ وَتَنَاقُ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابُ أَلِيمُ ﴿ فَلَا وَرَهِ بَعْضِ يَخَالِفُونَ عَنَ أَمْرِوهِ أَن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك، وذلك قوله بقول غيره أن يقع في قلبه شيء من الزيغ فيهلك، وذلك لأنه ربما استحسن قولاً عن قوله على فيخرج عن الإيمان، قال تعالى: ﴿ فَلاَ وَرَبِّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِي مَا شَجَكَرَ بَيّنَهُمْ ثُمَّ لاَ يَجِيدُوا فِي

أَنفُسِهِمْ حَرَجًا مِّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ شَلِيمًا شَ﴾ [النساء: ٦٥]. أي تطمئن قلوبهم بحكمك ويعلموا أنه الحق وما بعده الضلال، فإن شك في نفسه فلا إيمان له ولا إسلام.

عن عدي بن حاتم أنه سمع النبي عَلَيْ يقرأ هذه الآية: ﴿ اَتَّخَاذُوا اَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِن دُونِ اللهِ ﴾ [التوبة: ٣١]. قلت: إنا لسنا نعبدهم، قال: أليسوا يحرمون ما أحل الله فتحرمونه ويحلون ما حرم الله فتحلونه؟ فقلت: بلى، قال عليه فتلك عبادتهم (١).

قلت: فإذا نظرت ما جرى في هذا الزمان رأيت من تحريم ما أحل الله وتحليل ما حرم الله ما كما قيل يتسع الخرق على الراقع وأعظم من ذلك أن أكثر الناس أطاعوهم ويحسبون أنهم مهتدون وإذا تلوت عليهم آيات الله وأحاديث رسوله استنكروه وقالوا ما نترك فعل آبائنا لما تقول كما قال تعالى: ﴿ وَإِذَا نُتُكَى عَلَيْهِمْ ءَايَنُنَا يَتِنَتِ قَالُواْ مَا هَذَا إِلّا إَفْكَ رَجُلٌ يُرِيدُ أَنْ يَصُدُّكُمْ عَمّا كَانَ يَعْبُدُ ءَاباً وَكُمْ ﴿ [سبا: ٤٣]. وقالوا ما هذا إلا إفك مفترى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۰۹٥) والبيهقي (۱۱٦/۱۰) والمزي في تهذيب الكمال (۲) أخرجه الترمذي خطيف بن أعين عن مصعب بن سعد عن عدي مرفوعاً، وقال الترمذي: «حديث غريب لا نعرفه إلا من حديث عبدالسلام بن حرب، وغطيف بن أعين ليس بمعروف في الحديث». وضعفه الدارقطني وله شواهد.

متن الباب

قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوّا أَطِيعُوا اللّهَ وَاَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولِي اللّهَ عَلَمَ فَإِن اللّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنهُمُ تُومِنُونَ بِاللّهِ وَالرَّمْ وَالاَحْرَةِ وَاللّهُ مَا لَا لَهُ مَ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنّهَا غَن مُصْلِحُونَ اللهِ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ قَالُوا إِنّهَا عَن مُصَلِحُونَ اللهِ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾ [البقرة: ١١]. وقوله: ﴿ وَلَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾ [الأعراف: ٥٦]. وقوله: ﴿ وَلَا نُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ بَعْدَ إِصْلَحِهَا ﴾ [الأعراف: ٥٦].

عن عبدالله بن عمرو رضي الله عنهما، أن رسول الله عنه قال: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به» قال النووي: حديث صحيح، رويناه في كتاب «الحجة» بإسناد صحيح.

وقال الشعبي: كان بين رجل من المنافقين ورجل من اليهود خصومة؛ فقال اليهودي: نتحاكم إلى محمد ـ لأنه عرف أنه لا يأخذ الرشوة ـ وقال المنافق: نتحاكم إلى اليهود ـ لعلمه أنهم يأخذون الرشوة ـ فاتفقا أن يأتيا كاهنا في جهينة فيتحاكما إليه، فنزلت: ﴿ أَلَمَ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ فَيَ جَهِينَة فيتحاكما إليه، فنزلت: ﴿ أَلَمَ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ فَي جَهِينَة فيتحاكما إليه، فنزلت: ﴿ أَلَمَ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ فَي جَهِينَة فيتحاكما إليه، فنزلت: ﴿ أَلَمَ تَرَ إِلَى اللَّذِينَ فَي جَهَينَة فيتحاكما إليه،

و قيل: نزلت في رجلين اختصما، فقال أحدهما: نترافع إلى النبي ﷺ، وقال الآخر: إلى كعب بن الأشرف، ثم ترافعا إلى عمر، فذكر له أحدهما القصة. فقال للذي

لم يرض برسول الله عليه: أكذلك؟ قال: نعم، فضربه بالسيف فقتله.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية النساء وما فيها من الإعانة على فهم الطاغوت.

الثانية: تفسير آية البقرة: ﴿وإذا قيل لهم لا تفسدوا في الأرض﴾.

الثالثة: تفسير آية الأعراف: ﴿ولا تفسدوا في الأرض بعد إصلاحها﴾.

الرابعة: تفسير ﴿أفحكم الجاهلية يبغون﴾.

الخامسة: ما قاله الشعبي في سبب نزول الآية الأولى.

السادسة: تفسير الإيمان الصادق والكاذب.

السابعة: قصة عمر مع المنافق.

الثامنة: كون الإيمان لا يحصل لأحد حتى يكون هواه تبعاً لما جاء به الرسول ﷺ.

باب في بيان أن من آمن بالله ورسوله وما أنزل إليه حقًا وصدقاً لم شرح الباب مي بيان أن من آمن بالله ورسوله وما أنزل إليه حقًا وصدقاً لم شرح الباب

ومن تحاكم إليهم من الكهنة والسحرة وأشباههم مطمئناً بهم مصدقاً قولهم فليس بمؤمن ويدل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ أَلَمْ مَا اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ تعالى: ﴿ أَلَمْ مَا اللّهِ اللّهُ اللهُ الل

وفي الحديث عن عبدالله بن عمر أن رسول الله على قال: «لا يؤمن أحدكم حتى يكون هواه تبعاً لما جئت به»(۱) قال النووي: حديث صحيح رويناه في كتاب الحجة بإسناد صحيح، وقال الشعبي(٢): كان بين رجل من المنافقين

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي عاصم في السنة (۱/۱۱) والخطيب في تاريخه (۲۱۹/۳) والبغوي في «شرح السنة» (۲۱۲/۱) من طريق نعيم بن حماد حدثنا عبدالوهاب الثقفي عن هشام بن حسان عن محمد بن سيرين عن عقبة بن أوس عن عبدالله بن عمر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الطبري (٩٧/٥) عن الشعبي مرسلاً.

وبين رجل من اليهود خصومة فقال اليهودي: نتحاكم إلى محمد. عرف أنه لا يأخذ الرشوة ولا يميل في الحكم، وقال المنافق: نتحاكم إلى اليهود. لعلمه أنهم يأخذون الرشوة ويميلون في الحكم فاتفقا على أن يأتيا كاهناً من جهينة فيتحاكما إليه فنزلت: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يَزَعُمُونَ أَنَّهُم الطَّعُوتِ ﴾ [الساء: ٦٠]. وقيل: نزلت في رجلين اختصما فقال أحدهما: نترافع إلى النبي على وقال الآخر: إلى فقال أحدهما الأشرف ثم ترافعا إلى عمر ثم ذكر له أحدهما القصة فقال للذي لم يرض برسول الله على قال: أكذلك؟ قال: نعم، فضربه بالسيف فقتله (١).

فيارب يسر صولة عمرية ويردع من يبغي الجهالة حكمها فكم من ترى في زي علم وهمة فلا لكتاب الله يصغي سماعه فيا رب عجل بالذي ينصر الهدى كما كان في وقت الرسول محمد

لنا كي يمضي الوحي في الناس شائعا ولم يك للوحيين في الحكم سامعا يصد عن الوحيين في الدين بادعا ولا للذي قال الرسول مطاوعا بآياتك الفصحى سيوفاً قواطعا عليه صلاة الله ما البدر لامعا

<sup>(</sup>۱) علقه الواحدي في أسباب النزول (ص ۱۰۷ ـ ۱۰۸) والبغوي في معالم التنزيل (۲/ ۵۰۲) عن الكلبي عن أبي صالح باذام عن ابن عباس.

## من جحد شيئاً من الأسماء والصفات

وقول الله تعالى: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَنِ ﴾ [الرعد: ٣٢]. وفي «صحيح البخاري» قال علي: «حدثوا الناس بما يعرفون، أتريدون أن يكذب الله ورسوله؟».

وروى عبدالرزاق عن معمر عن ابن طاوس عن أبيه عن ابن عباس: أنه رأى رجلاً انتفض ـ لما سمع حديثاً عن النبي ﷺ في الصفات، استنكاراً لذلك ـ فقال: ما فرق هؤلاء؟ يجدون رقة عند محكمه، ويهلكون عند متشابهه انتهى.

ولما سمعت قريش رسول الله ﷺ يذكر: ﴿الرحمن﴾ أنكروا ذلك. فأنزل الله فيهم: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّمْنَنِ ﴾ [الرعد: ٣٢].

فيه مسائل:

الأولى: عدم الإيمان بجحد شيء من الأسماء والصفات.

الثانية: تفسير آية الرعد.

الثالثة: ترك التحديث بما لا يفهم السامع.

الرابعة: ذكر العلة أنه يفضي إلى تكذيب الله

ورسوله، ولو لم يتعمد المنكر.

الخامسة: كلام ابن عباس لمن استنكر شيئاً من ذلك، وأنه هلك.

باب ما جاء في بيان أن من جحد شيئاً من الأسماء والصفات

شّرح الباب ۳۹

التي تثبت بالكتاب والسنة يكفر بالاتفاق إن كان غير مؤولٍ وإن كان مؤولاً فيه الاختلاف:

فالنوع الأول: قوله: ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِالرَّمْ اللهِ الرحد: ٣٠]. حكاية عن كفار قريش أنهم أنكروا على الرسول على الرسول على الرحمن قلا نعرفه فقل مثل ما كنا نقول سبحانك اللهم. فالعالم العارف ينبغي أن يحدث الناس بما يدخل في عقولهم لئلا يكذبوا الله ورسوله ولا ينكروا شيئاً مما ثبت عن الله ورسوله على التي بما ينكروه إلا بعد مقدمات تبينه وتوضحه لهم وفي صحيح يأتي بما ينكروه إلا بعد مقدمات تبينه وتوضحه لهم وفي صحيح البخاري قال علي \_ رضي الله عنه \_: حدثوا الناس بما يعرفون أتريدون أن يكذب الله ورسوله (١).

والنوع الثاني: روى عبدالرزاق عن معمر عن طاوس عن أبيه عن ابن عباس أنه رأى رجلاً انتفض لما سمع حديثاً عن النبي في الصفات استنكاراً لذلك فقال: ما فرق هؤلاء يجدون رقَّةً عند محكمه ويهلكون عند متشابهه (٢) انتهى.

ولما سمعت قريش رسول الله عَلَيْهِ يَذَكُر الرحمن أنكروا ذلك فأنزل الله ﴿ وَهُمْ يَكُفُرُونَ بِٱلرَّمْنَ ﴾ [الرعد: ٣٠]. ومن هؤلاء الجهمية، وفروخ الأشاعرة، والمعتزلة، ومن شابههم.

وقد ورد أن في الحديث محكم ومتشابه كما في القرآن محكم ومتشابه، قال تعالى: ﴿ هُو اَلَّذِى ٓ أَزَلَ عَلَيْكَ الْكِنَابَ مِنْهُ ءَايَكُ ثُمُّ تُكَمَّنَ ۗ هُنَّ أُمُّ

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (١٢٧) عن على.

٢) أخرجه عبدالرزاق (٢٠٨٩٥) بنحوه، وابن أبي عاصم (٤٨٥).

الْكِنْكِ وَأُخُرُ مُتَشَكِيهَا أَنَّ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَكِيهَ مِنْهُ الْبَغَاةِ الْفِتْنَةِ وَالْبَيْعِوْنَ فِي الْمِلْمِ يَقُولُونَ وَامَنَا بِهِ عَلَّ مِنْ عِندِ وَالْبَيْعِ وَمَا يَشَكُمُ الْأَلْفِ الله أَنْ مِن الآيات رَبِناً وَمَا يَذَكُرُ إِلاَّ أُولُوا الله أَنْ مِن الآيات محكمات هن أم الكتاب في اتخاذ الأمر والنهي منها والعمل بها وأخر متشابهات أنزلها الله لحكمة لا يعلمها إلا هو، فأما الذين في قلوبهم زيغ يتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله أي المتشابه إلا الله والراسخون في العلم يقولون آمنا به كل من عند ربنا أي إنهم يؤمنون بالكل أنه منزل من الله لكن المحكم يعملون به والمتشابه يكلونه إلى الله فكذلك الحديث ما هو محكم يلزم العمل به وما هو متشابه نؤمن به ونكل معناه إلى الله .

باب

قال مجاهد ما معنّاه: هو قول الرجل: هذا مالي، ورثته عن آبائي.

وقال عون بن عبدالله: يقولون: لولا فلان لم يكن كذا.

وقال ابن قتيبة: يقولون: هذا بشفاعة آلهتنا.

وقال أبو العباس \_ بعد حديث زيد بن خالد الذي فيه: «إن الله تعالى قال: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر..» الحديث، وقد تقدم \_ وهذا كثير في الكتاب والسنة، يذم سبحانه من يضيف إنعامه إلى غيره، ويشرك به.

قال بعض السلف: هو كقولهم: كانت الريح طيبة، والملاح حاذقاً، ونحو ذلك مما هو جار على ألسنة كثير. فيه مسائل:

الأولى: تفسير معرفة النعمة وإنكارها.

الثانية: معرفة أن هذا جار على ألسنة كثير.

الثالثة: تسمية هذا الكلام إنكاراً للنعمة.

الرابعة: اجتماع الضدين في القلب.

شرح الباب باب ما جاء في بيان أن من نسب نعم الله إلى غيره فقد كفر كفر كفر النعمة

وهو كفر دون كفر وذلك قوله تعالى: ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَ أِعْمَتَ ٱللَّهِ ثُمَّ يُنكِرُونَ إِنَّا النحل: ٨٣].

قال مجاهد: معناه هٰو قولَ الرجلّ: هذا مالي ورثته عن آبائي، وقال عون بن عبدالله: يقولون: لولا فلان لم يكن كذا وكذا، وقال ابن قتيبة: يقولون: هذا بشفاعة آلهتنا.

وذلك لأنه تعالى هو مسبب الأسباب، ومقدر الأقدار، وهو المعطي، المانع، النافع، الضار، لا مضاد لأمره، ولا معقب لحكمه، يفعل ما يشاء، ويختار، بيده ملكوت كل شيء لا إله إلا هو، فكيف ينسب نعمه إلى غيره من مخلوقاته؟ وهذه كفر في الجملة.

وقال أبو العباس بعد حديث زيد بن خالد الذي فيه أن الله تعالى قال: «أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر». الحديث (۱) وقد تقدم من هذا كثير في الكتاب والسنة. يذم سبحانه من يضيف إنعامه إلى غيره ويشرك به، قال بعض السلف: هو قولهم: كانت الريح طيبة والملاح حاذقاً ونحو ذلك مما هو جار على الألسنة. انتهى كلامه رحمه الله.

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

باب

قول الله تعالى: ﴿فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون﴾. متن الباب الله قول الله تعالى: ﴿فلا تجعلوا لله أنداداً وأنتم تعلمون﴾. [المقرة: ٢٢].

قال ابن عباس في الآية: الأنداد: هو الشرك أخفى من دبيب النمل على صفاة سوداء في ظلمة الليل؛ وهو أن تقول: والله، وحياتك يا فلان وحياتي، وتقول: لولا كليبة هذا لأتانا اللصوص، ولولا البط في الدار لأتانا اللصوص، وقول الرجل: وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشئت، وقول الرجل: لولا الله وفلان. لا تجعل فيه فلاناً هذا كله به شرك» رواه ابن أبي حاتم.

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه: أن رسول الله عنه: أن رسول الله عنه: «من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك» رواه الترمذي وحسنه، وصححه الحاكم.

وعن حذيفة رضي الله عنه، عن النبي ﷺ قال: «لا تقولوا: ما شاء الله تقولوا: ما شاء الله ثم شاء فلان» رواه أبو داود بسند صحيح.

وجاء عن إبراهيم النخعي، أنه يكره أن يقول: أعوذ بالله وبك، ويجوز أن يقول: بالله ثم بك. قال: ويقول: لولا الله ثم فلان، ولا تقولوا: لولا الله وفلان.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية البقرة في الأنداد.

الثانية: أن الصحابة رضي الله عنهم يفسرون الآية النازلة في الشرك الأكبر بأنها تعم الأصغر.

الثالثة: أن الحلف بغير الله شرك.

الرابعة: أنه إذا حلف بغير الله صادقاً، فهو أكبر من اليمين الغموس.

الخامسة: الفرق بين الواو وثم في اللفظ.

باب في بيان أن لفظ الند يشمل الشرك الأكبر والأصغر والخفي

شرح الباب ٤١

والكل ظلم وذميم عند الله والكل يوجب السخط من الله والعقاب، والشرك من حيث هو هضم لجناب الربوبية ومساواته تعالى مع غيره في الألوهية من أكبر الكبائر وأقبح القبائح وأشنع الشنائع.

وينبه على ذلك قول الله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُواْ رَبَّكُمُ الَّذِي حَعَلَ لَكُمُ الَّذِي حَعَلَ لَكُمُ الَّذِي حَعَلَ لَكُمُ الَّذِي حَعَلَ لَكُمُ الْذِي حَعَلَ لَكُمُ الْذِي حَعَلَ لَكُمُ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِدِ، مِنَ الشَّمَرَتِ الْأَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَأَنزلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخْرَجَ بِدِ، مِنَ الشَّمَرَتِ رَزْقًا لَكُمُ فَكَ اللَّهُ ال

قال ابن عباس في الآية: الأنداد هو الشرك أخفى من دبيب النمل على صفاة سوداء في ظلمة الليل وهو أن تقول: والله وحياتك يا فلان وحياتي وتقول لولا كليبة هذا لأتانا اللصوص ولولا البط في الدار لأتانا اللصوص، وقول الرجل لصاحبه: ما شاء الله وشئت، وقول الرجل لولا الله وفلان. وذلك لأن الواو تفيد الجمعية كما تقول جاء زيد وعمرو فالمفهوم من هذا أنهما جاءا جميعاً، فإذا قلت ما شاء الله وشئت أو لولا الله وفلان فقد جعلتهم في المشيئة ودفع المضار سواء لا تجعل فيها فلاناً لأن هذا كله به شرك. رواه ابن أبى حاتم (۱).

وعن عمر بن الخطاب رضي الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله عنه أن رسول الله قلد كفر أو أشرك». رواه

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم كما في تفسير ابن كثير (۷/۱) من طريق شبيب بن بشر عن عكرمة عنه.

الترمذي وحسنه (١) وصححه الحاكم.

وقال ابن مسعود: لأن أحلف بالله كاذبا أحب إلي من أن أحلف بالله كاذبا معصية يغفرها أن أحلف بغيره صادقاً وذلك لأن الحلف بالله كاذبا معصية يغفرها الله لمن يشاء، والحلف بغير الله ولو كان صادقاً فهو شرك، والشرك لا يغفره الله تعالى، قال تعالى: ﴿إن الله لا يغفر أن يشرك به ويغفر ما دون ذلك لمن يشاء﴾.

وعن حذيفة عن النبي عَلَيْ قال: «لا تقولوا: ما شاء الله وشاء فلان ولكن قولوا: ما شاء الله ثم شاء فلان». رواه أبو داود بسند صحيح (٢). وذلك لأن ثم بتأخير الرتبة والانفصال.

قال ابن مالك: الواو للترتيب باتصال وثم للترتيب بانفصال فإذا قلت: جاء زيد ثم عمرو. فهم منه أن رتبة عمرو في المجيء متأخرة عن زيد.

وجاء عن إبراهيم النخعي أنه يكره أن يقول الرجل: أعوذ بالله وبك ويقول: بالله ثم بك، قال: ويقول: لولا الله ثم فلان ولا تقولوا لولا الله وفلان.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۲۰۱) والترمذي (۱۵۳۵) وأحمد (۳٤/۲، ۸۲) من حديث

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (٤٩٨٠) وأحمد (٥/ ٣٨٤) والبيهقي (٢١٦/٣) من حديث حذيفة.

متن الباب ٤٢

## باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله

عن ابن عمر رضي الله عنهما، أن رسول الله ﷺ قال: «لا تحلفوا بآبائكم، من حلف بالله فليصدق، ومن حلف له بالله فليرض. ومن لم يرض فليس من الله»، رواه ابن ماجه بسند حسن.

فيه مسائل:

الأولى: النهي عن الحلف بالآباء.

الثانية: الأمر للمحلوف له بالله أن يرضى.

الثالثة: وعيد من لم يرض.

باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله

شرح الباب ٤٢

ما قدر الله حق قدره واستوجب الوعيد الشديد. عن ابن عمر أن رسول الله على قال: «لا تحلفوا بآبائكم من حلف بالله فليصدق ـ لأنه حلف بالله العظيم الجبار القهار الذي ليس كمثله شيء فكيف يجترىء على الكذب به ـ ومن حلف له بالله فليرض ومن لم يرض فليس من الله في شيء». رواه ابن ماجه بسند حسن (۱).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۲۱۰۱) من حديث ابن عمر.

عن قتيلة، أن يهوديًّا أتى النبي عَلَيْ فقال: إنكم تشركون، تقولون ما شاء الله وشئت، وتقولون: والكعبة، فأمرهم النبي عَلَيْ إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا: «ورب الكعبة، وأن يقولوا: ما شاء الله ثم شئت». رواه النسائي وصححه.

وله أيضاً عن ابن عباس رضي الله عنهما: أن رجلاً قال للنبي ﷺ: ما شاء الله وشئت، فقال: «أجعلتني لله ندًا؟ ما شاء الله وحده».

ولابن ماجه عن الطفيل أخي عائشة لأمها قال: رأيت كأني أتيتُ على نفر من اليهود، فقلت: إنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: عزير ابن الله. قالوا: وإنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد. ثم مررت بنفر من النصارى فقلت: إنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: المسيح ابن الله، قالوا: وإنكم لأنتم القوم، لولا أنكم تقولون: تقولون: ما شاء الله وشاء محمد. فلما أصبحت أخبرت بها من أخبرت، ثم أتيت النبي على فأخبرته. قال: «هل أخبرت بها أحداً؟» قلت: نعم. قال: فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «أما بعد؛ فإن طفيلاً رأى رؤيا، أخبر بها عليه، ثم قال: «أما بعد؛ فإن طفيلاً رأى رؤيا، أخبر بها

من أخبر منكم، وإنكم قلتم كلمة كان يمنعني كذا وكذا أن أنهاكم عنها. فلا تقولوا: ما شاء الله وشاء محمد، ولكن قولوا: ما شاء الله وحده».

فيه مسائل:

الأولى: معرفة اليهود بالشرك الأصغر.

الثانية: فهم الإنسان إذا كان له هوى.

الثالثة: قوله ﷺ: «أجعلتني لله ندًّا؟» فكيف بمن

قال:

والبيتين بعده .

الرابعة: أن هذا ليس من الشرك الأكبر، لقوله: «يمنعنى كذا وكذا».

الخامسة: أن الرؤيا الصالحة من أقسام الوحى.

السادسة: أنها قد تكون سبباً لشرع بعض الأحكام.

باب ما جاء في بيان أن قول ما شاء الله وشئت من الشرك شرح الباب الأصغر ٢٣

عن قتيلة أن يهوديًّا أتى النبي عَلَيْ فقال: إنكم تشركون تقولون: ما شاء الله وشئت وتقولون: والكعبة فأمرهم النبي عَلَيْ إذا أرادوا أن يحلفوا أن يقولوا: ورب الكعبة وأن يقولوا: ما شاء الله ثم شئت. رواه النسائي وصححه (۱).

قلت: وفي هذا إغراء على أخذ الحق من أي شخص كان، وبأي وجه كان؛ إذ هو حال المنصفين المتواضعين لله تعالى لأن قائدهم الحق أينما دار داروا وأينما توجه توجهوا كما قال الحكمة ضالة المؤمن أينما وجدها لقطها»(٢) بخلاف المتكبرين فإنه يغمط الناس ويبطر الحق انظر لما جاء اليهودي وقال الحق أخذه النبي وهو المرسل من الله إلى الخلق.

وله أيضاً عن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ أن رجلاً قال للنبي على: «أجعلتني لله ندًا؟ قال : «أجعلتني لله ندًا؟ قل: ما شاء الله وحده»(٣).

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي (٧/ ٦) وأحمد (٦/ ٣٧١) من حديث قتيلة.

<sup>1)</sup> أخرجه الترمذي (٢٨٢٨) وابن ماجه (٤١٦٩) من طريق إبراهيم بن الفضل المخزومي عن سعيد بن أبي سعيد المقبري عن أبي هريرة مرفوعاً بلفظ: «الحكمة ضالة المؤمن. حيثما وجدها فهو أحق بها». وضعفه الترمذي بقوله: «هذا حديث غريب لا نعرفه إلا من هذا الوجه وإبراهيم بن الفضل المخزومي ضعيف الحديث».

<sup>(</sup>٣) أخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة (٩٨٨) والبخاري في الأدب المفرد (٧٨٣) =

وفى رواية: «بل ما شاء الله وحده».

ولابن ماجه عن الطفيل أخي عائشة رضي الله عنها من أمها قال: رأيت كأني أتيت على نفر من اليهود فقلت: إنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: عزير ابن الله قالوا: وأنتم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد، ثم مررت بنفر من النصارى فقلت: إنكم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: المسيح ابن الله قالوا: وأنتم لأنتم القوم لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد، فلما ألقوم لولا أنكم تقولون: ما شاء الله وشاء محمد، فلما أصبحت أخبرت بها من أخبرت ثم أتيت النبي على فأخبرته قال: «هل أخبرت بها أحداً»؟ قلت: نعم، قال: فحمد الله وأثنى عليه، ثم قال: «أما بعد فإن طفيلاً رأى رؤيا أخبر بها من أخبر وإنكم قلتم كلمة كان يمنعني كذا وكذا أن بها من أخبر وإنكم قلتم كلمة كان يمنعني كذا وكذا أن أنهاكم عنها فلا تقولوا: ما شاء الله وشاء محمد ولكن قولوا ما شاء الله وحده» (۱).

<sup>=</sup> وابن ماجه (۱۱۷).

<sup>(</sup>١) أخرجه ابن ماجه (٢١١٨) من حديث الطفيل به.

### باب من سب الدهر فقد آذي الله

وقول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِمَ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنَيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا ۚ إِلَّا ٱلدَّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا ۚ إِلَّا ٱلدَّهْرُ ۚ ﴾ [الجاثبة: ٢٤].

في «الصحيح» عن أبي هريرة، عن النبي على قال: «قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم، يسب الدهر، وأنا الدهر، أقلب الليل والنهار» وفي رواية: «لا تسبوا الدهر، فإن الله هو الدهر».

#### فيه مسائل:

الأولى: النهي عن سب الدهر.

الثانية: تسميته أذى لله.

الثالثة: التأمل في قوله: «فإن الله هو الدهر».

الرابعة: أنه قد يكون سابًا ولو لم يقصده بقلبه.

شرح الباب ££

## باب ما جاء في بيان أن من سب الدهر فقد آذى الله تعالى

وذلك لضعف البصيرة بل عدمها أن تنسب الأمور إلى الدهر ولم يعلم الجاهل الظلوم أن الذي بيده أزمة الأمور قائم بها ويدبرها على ما يشاء هو الله حقيقة لا غير ولو سماه دهراً فإنه هو الله يقلب الليل والنهار ويدبر الأمور وقد حكى الله عن الكفار أنهم نسبوا الأمر إلى الدهر وذلك قول الله تعالى: ﴿ وَقَالُواْ مَا هِيَ إِلَّا حَيَانُنَا الدُّنَيَانَمُوتُ وَتَحَيَا اللهُ وَمَا يُهَلِكُنَا إِلَّا اللهُ تعالى عن أبي هريرة ومَا يُهَلِكُنَا إِلَّا اللهُ قال: «قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم يسب عن النبي عَلَيْ قال: «قال الله تعالى: يؤذيني ابن آدم يسب الدهر وأنا الدهر أقلب الليل والنهار. وفي رواية: لا تسبوا الدهر فإن الله هو الدهر»(١).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨٢٦) ومسلم (٢٢٤٦) من حديث أبي هريرة، والرواية الثانية عند مسلم (٢٢٤٦).

التسمي بقاضي القضاة ونحوه

في «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه، عن النبي على قال: «إن أخنع اسم عند الله: رجل تسمى ملك الأملاك، لا مالك إلا الله».

قال سفيان: مثل «شاهان شاه».

وفي رواية: «أغيظ رجل على الله يوم القيامة وأخبثه».

قوله: «أخنع» يعنى أوضع.

فيه مسائل:

الأولى: النهي عن التسمي بملك الأملاك.

الثانية: أن ما في معناه مثله، كما قال سفيان.

الثالثة: التفطن للتغليظ في هذا ونحوه، مع القطع بأن القلب لم يقصد معناه.

الرابعة: التفطن أن هذا لإجلال الله سبحانه.

# شرح الباب باب ما جاء في بيان أن التسمي بما يدل على الكمال المطلق وعلى الكمال المطلق ونحوه ينهى عنه

لأن ادعاء هذا وأشباهه في المخلوق ليس له حقيقة لأنه كما قال تعالى: ﴿ وَفَرَقَ كُلِّ ذِى عِلْمٍ عَلِيمٌ ﴿ الله هو الذي ليس فوقه شيء ولا كمثله شيء.

وفي الصحيح عن أبي هريرة عن النبي ﷺ قال: «إن أخنع اسم عند الله رجل تسمى ملك الأملاك لا مالك إلا الله»(١).

قال سفيان: مثل شاهان شاه يعني ما أشبه ملك الأملاك وقاضي القضاة بأي لغة كانت فإن شاهان شاه كلمة فارسية معناها ملك الأملاك فالمقصود النهي عن التسمي بما لا يستحقه إلا الله تأدباً معه وحذراً من المحذور.

وفي رواية: «أغيظ رجل على الله يوم القيامة وأخبثه» قوله: أخنع يعني أوضع.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٢٠٥) ومسلم (٢١٤٣) من حديث أبي هريرة.

احترام أسماء الله وتغيير الاسم لأجل ذلك

عن أبي شريح: أنه كان يكنى أبا الحكم؛ فقال له النبي ﷺ: "إن الله هو الحكم، وإليه الحكم» فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني، فحكمت بينهم، فرضي كلا الفريقين فقال: "ما أحسن هذا فما لك من الولد؟» قلت: شريح، ومسلم، وعبدالله. قال: "فمن أكبرهم؟» قلت: شريح، قال: "فأنت أبو شريح»، رواه أبو داود وغيره.

فيه مسائل:

الأولى: احترام أسماء الله وصفاته ولو لم يقصد

الثانية: تغيير الاسم لأجل ذلك.

الثالثة: اختيار أكبر الأبناء للكنية.

شرح الباب

باب ما جاء في بيان أن من تعظيم الله احترام أسماء الله تعالى

وتغيير الاسم الذي يليق بجنابه عن غيره لأجل ذلك عظمة وإجلالاً له لا إله إلا هو. عن أبي شريح أنه كان يكتنى أبا الحكم فقال له النبي على الله هو الحكم وإليه الحكم، فقال: إن قومي إذا اختلفوا في شيء أتوني فحكمت بينهم فرضي كلا الفريقين فلذا سميت أبا الحكم فقال على المناه عذا فما لك من الولد، قال شريح ومسلم وعبدالله قال: فمن أكبرهم؟ قلت: شريح، قال: فأنت أبو شريح». رواه أبو داود وغيره (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٩٥٥) والنسائي (٨/٢٢٦).

باب

متن الباب ٤٧

من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول وقول الله تعالى: ﴿ وَلَ إِن سَاَلَتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ ﴾ [التوبة: ٦٥].

عن آبن عمر، ومحمد بن كعب، وزيد بن أسلم، وقتادة \_ دخل حديث بعضهم في بعض \_: أنه قال رجل في غزوة تبوك: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء، أرغب بطوناً، ولا أكذب ألسناً، ولا أجبن عند اللقاء \_ يعني رسول الله على أكذب ألسناً، ولا أجبن عند اللقاء \_ يعني رسول الله على وأصحابه القراء \_ فقال له عوف بن مالك: كذبت، ولكنك منافق، لأخبرن رسول الله على في . فذهب عوف إلى رسول الله لي ليخبره فوجد القرآن قد سبقه. فجاء ذلك الرجل إلى رسول الله الله الله وقد ارتحل وركب ناقته، فقال: يا رسول الله! إنما كنا نخوض ونتحدث حديث الركب، نقطع به عنا الطريق. فقال ابن عمر: كأني أنظر إليه متعلقاً بنسعة ناقة رسول الله، وإن الحجارة تنكب رجليه \_ وهو يقول: إنما كنا نخوض ونلعب \_ فيقول له رسول الله على في أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزئون ما يلتفت إليه وما يزيده عليه.

فيه مسائل:

الأولى: وهي العظيمة: أن من هزل بهذا فهو كافر. الثانية: أن هذا هو تفسير الآية فيمن فعل ذلك كائناً من كان. الثالثة: الفرق بين النميمة والنصيحة لله ولرسوله. الرابعة: الفرق بين العفو الذي يحبه الله وبين الغلظة على أعداء الله.

الخامسة: أن من الأعذار ما لا ينبغي أن يقبل.

باب ما جاء في بيان أن من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن شرح الباب أو الرسول يكفر

ولو كان مؤمناً قبل، ولا ينفعه إيمانه، ولا أعماله الصالحة التي فعلها قبل ذلك والدليل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ وَلَإِن سَا أَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَ إِنَّمَا كُنّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلَ أَبِاللّهِ وَءَايَنْهِ وَوَايَنْهِ وَوَرَسُولِهِ مَكْنَدُمُ تَسَمَّرْءُونَ اللّهَ عَلَى أَنهم كفروا بعد الإيمان إيمني كُنتُمُ الله على أنهم كفروا بعد الإيمان مع أنهم لم يأتوا بذلك جدًّا بل كانوا يتحدثون حديث الركب ليقطعوا عنهم الطريق كما في الحديث.

عن ابن عمر ومحمد بن كعب وزيد بن أسلم وقتادة دخل حديث بعضهم في بعض أنه قال رجل في غزوة تبوك: ما رأينا مثل قرائنا هؤلاء أرغب بطوناً وأكذب ألسناً ولا أجبن عند اللقاء يعني رسول الله على وأصحابه القراء، فقال له عوف بن مالك: كذبت ولكنك منافق لأخبرن رسول الله على نه نفس للخبره فوجد القرآن قد سبقه فجاء ذلك الرجل إلى رسول الله على وقد الرتحل وركب ناقته فقال: يا رسول الله إنما كنا نخوض ونلعب ونتحدث حديث الركب نقطع به عنا الطريق، فقال ابن عمر: كأني أنظر إليه متعلقاً بنسعة ناقة رسول الله على وإن الحجارة تنكب رجليه وهو يقول: إنما كنا نخوض

ونلعب فيقول رسول الله ﷺ: «أبالله وآياته ورسوله كنتم تستهزؤن». ما يلتفت إليه وما يزيده على هذا(١).

تنبيه: على الفرق بين النصيحة والنميمة ـ التي هي القالة بين الناس ـ: اعلم أن الناصح لم يقصد التفريق بين المسلمين والمتحابين بل يقصد إظهار الحق وردع الباطل نصحاً لله ولرسوله ولدينه، والنمام يقصد التفريق بنقله الكلام حسداً وبغياً وظلماً فالمرجع إلى القصد والنية قال على: "إنما الأعمال بالنيات وإنما لكل امرىء ما نوى"(٢).

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم كما في صحيح اسباب النزول للوداعي (ص ۷۷) وابن جرير (۱۰/ ۱۱۹).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٣٧) ومسلم (١) من حديث عمر بن الخطاب.

باب

ما جاء في قول الله تعالى: ﴿ وَلَ إِنَّ أَذَقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ مَتَن البابِ مَا جاء في قول الله تعالى: ﴿ وَلَ إِنْ أَذَقَنَاهُ رَحْمَةً مِّنَّا مِنْ بَعْدِ مَنْ الباب ضَرّاءَ مَسَّنَهُ لَيَقُولَنَّ هَذَا لِي ﴾ [نصلت: ٥٠]

قال مجاهد: هذا بعملي وأنا محقوق به. وقال ابن عباس: يريد من عندي.

وقوله: ﴿ قَالَ إِنَّمَا أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمِ عِندِئَ ﴾ [القصص: ٧٨]. قال قتادة: على علم مني بوجوه المكاسب. وقال آخرون: على علم من الله أني له أهل. وهذا معنى قول مجاهد: أوتيته على شرف.

وعن أبي هريرة رضي الله عنه أنه سمع رسول الله على يقول: "إن ثلاثة من بني إسرائيل: أبرص، وأقرع، وأعمى. فأراد الله أن يبتليهم، فبعث إليهم ملكاً، فأتى الأبرص، فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: لون حسن، ويذهب عني الذي قد قذرني الناس به قال: فمسحه، فذهب عنه قذره، وأعطي لوناً حسناً وجلداً حسناً، قال: فأي المال أحب إليك؟ قال: الإبل أو البقر عشك إسحاق - فأعطي ناقة عشراء، وقال: بارك الله لك فيها. قال: فأتى الأقرع، فقال أي شيء أحب إليك قال: فيها. قال: فأتى الأقرع، فقال أي شيء أحب إليك قال: شعر حسن، ويذهب عني الذي قد قذرني الناس به فمسحه، فذهب عنه، وأعطي شعراً حسناً، فقال: أي المال أحب إليك؟ قال: أي المال أحب إليك؟ قال: أي شاعطي بقرة المال أحب إليك؟ قال: البقر، أو الإبل، فأعطى بقرة

حاملاً، قال: بارك الله لك فيها. فأتى الأعمى، فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: أن يرد الله إلى بصري؛ فأبصر به الناس، فمسحه، فرد الله إليه بصره، قال: فأي المال أحب إليك؟ قال: الغنم، فأعطي شاة والداً؛ فأنتج هذان وولد هذا، فكان لهذا واد من الإبل، ولهذا واد من البقر ولهذا واد من الغنم، قال: ثم إنه أتى الأبرص في صورته وهيئته. فقال: رجل مسكين، قد انقطعت بي الحبال في سفري، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالذّي أعطاك اللون الحسن، والجلد الحسن، والمال، بعيراً أتبلغ به في سفري، فقال: الحقوق كثيرة. فقال له: كأنى أعرفك، ألم تكن أبرص يقذرك الناس، فقيراً، فأعطاك الله عز وجل المال؟ فقال: إنما ورثت هذا المال كابراً عن كابر، فقال: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت. قال: وأتى الأقرع فى صورته، فقال له مثل ما قال لهذا، ورد عليه مثل ما رد عليه هذا، فقال: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت. وأتى الأعمى في صورته، فقال: رجل مسكين وابن سبيل، قد انقطعت بي الحبال في سفري، فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك. أسألك بالذي رد عليك بصرك شاة أتبلغ بها في سفري، فقال: كنت أعمى فرد الله إليّ بصري، فخذ ما شئت ودع ما شئت، فوالله لا أجهدك اليوم بشيء أخذته لله. فقال: أمسك مالك، فإنما ابتليتم فقد رضي الله عنك،

وسخط على صاحبيك». أخرجاه.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآية.

الثانية: ما معنى: ﴿ لَيَقُولَنَّ هَلَا لِي ﴾ [نصلت: ٥٠]. الثالثة: ما معنى قوله: ﴿ أُوبِيتُهُ عَلَى عِلْمٍ عِندِئ ﴾

[القصص: ٧٨].

الرابعة: ما في هذه القصة العجيبة من العبر العظيمة.

باب ما جاء في بيان أن من أنواع كفر النعمة نسبة ما أنعم الله عليه إلى نفسه

وذلك قول الله تعالى: ﴿ وَلَ إِنَّ أَذَقْنَاكُ رَحْمَةُ مِّنَا مِنَ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُ لَيَقُولَنَّ هَلَا لِي ﴾ [نصلت: ٥٠]. قال مجاهد: هذا بعملي وأنا محقوق به، وقال ابن عباس: يريد من عندي.

وقوله تعالى: ﴿ قَالَ إِنَّمَا آُوبِيتُكُمُ عَلَى عِلْمِ عِندِئَ ﴾ [القصص: ٧٨]. قال قتادة: على علم مني بوجوه المكاسب. وقال آخرون: على علم من الله أني له أهل وهو معنى قول مجاهد: أوتيته على شرف.

وعن أبي هريرة أنه سمع رسول الله على يقول: "إن ثلاثة في بني إسرائيل أبرص وأقرع وأعمى أراد الله أن يبتليهم فبعث إليهم ملكاً فأتى الأبرص فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: لون حسن وجلد حسن ويذهب عني الذي قد قذرني الناس به، قال: فمسحه فذهب عنه قذره، فأعطي لوناً حسناً وجلداً حسناً قال: فأي المال أحب إليك؟ قال: الإبل أو البقر ـ شك إسحاق ـ فأعطي ناقة عشراء وقال: بارك الله لك فيها، قال: فأتى الأقرع فقال: أي شيء أحب إليك؟ قال: شعر حسن ويذهب عني الذي قذرني الناس به فمسحه فذهب عنه وأعطي شعراً حسناً، ققال: أي المال أحب إليك؟ فقال: البقر أو الإبل فأعطاه فقال: أي المال أحب إليك؟ فقال: البقر أو الإبل فأعطاه فقال: أي المال أحب إليك؟ فقال: البقر أو الإبل فأعطاه فقال: أي المال أحب إليك؟ فقال: البقر أو الإبل فأعطاه

بقرة حاملاً وقال: بارك الله لك فيها، فأتى الأعمى فقال: أى شيء أحب إليك؟ قال أن يرد الله إلى بصري فأبصر به الناس فمسحه فرد الله إليه بصره قال: فأي المال أحب إليك؟ قال: الغنم فأعطاه شاة والداً فأنتج هذان وولد هذا فكان لهذا واد من الإبل ولهذا واد من البقر ولهذا واد من الغنم قال: ثم إنه أتى الأبرص في صورته وهيئته فقال: رجل مسكين قد انقطعت بي الحبال في سفري فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك أسألك بالذي أعطاك اللون الحسن والجلد الحسن والمال بعيراً أتبلغ به في سفري فقال: الحقوق كثيرة، فقال له: كأني أعرفك ألم تكن أبرص يقذرك الناس فأعطاك الله المال؟ فقال: إنما ورثت هذا المال كابراً عن كابر فقال: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت، قال: فأتى الأقرع في صورته فقال له مثل ما قال لهذا ورد عليه ما رد عليه هذا، فقال له: إن كنت كاذباً فصيرك الله إلى ما كنت. فقال: وأتى الأعمى في صورته وهيئته فقال رجل مسكين وابن سبيل قد انقطعت بي الحبال في سفري فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك اسألك بالذي رد عليك بصرك شاة أتبلغ بها في سفري، فقال: قد كنت أعمى فرد الله إلى بصري فخذ ما شئت ودع ما شئت فوالله لا أجهدك اليوم شيئاً أخذته لله فقال: أمسك مالك فإنما ابتليتم، فقد رضى الله عليك وسخط على صاحبيك.

أخرجاه (١).

فالمسلم الصادق الناصح لنفسه يتبرى من الحول والقوة ويعلم يقيناً أن ما به من نعمة فهو من الله سواء كان بواسطة خلق من خلقه أو بلا واسطة كما قال تعالى: ﴿ وَمَا بِكُم مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ﴾ [النحل: ٥٥]. فإذا علم ذلك عظم عنده حق الله عليه لما يرى فيه من النعم الباطنية والنعم الظاهرية التي لا تحصى كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لَا يَحْصَى كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لَا يَحْصَى كما قال تعالى: ﴿ وَإِن تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللهِ لَا واللسان واللسان واللسان كما قيل:

أفادتكم النعماء مني ثلاثة يدي ولساني والضمير المحجبا

<sup>(</sup>١) البخاري (٣٤٦٤) ومسلم (٢٩٦٤) من حديث أبي هريرة.

ہاب

قول الله تعالى: ﴿فلما آتاهما صالحاً جعلا له شركاء فيما متن الباب ولله تعالى: ﴿فلما آتاهما ﴿ وَالْعَرَافَ: ١٨٩]

قال ابن حزم: اتفقوا على تحريم كل اسم معبد لغير الله؛ كعبد عمر، وعبدالكعبة، وما أشبه ذلك، حاشا عبدالمطلب.

وعن ابن عباس رضي الله عنه في الآية قال: لما تغشّاها آدم حملت، فأتاهما إبليس فقال: إني صاحبكما الذي أخرجتكما من الجنة لتطبعاني أو لأجعلن له قرني أيل، فيخرج من بطنك فيشقه، ولأفعلن ولأفعلن ولأفعلن حيخوفهما سمياه عبدالحارث، فأبيا أن يطبعاه، فخرج ميتاً، ثم حملت، فقال مثل قوله، فأبيا أن يطبعاه، فخرج ميتاً، ثم حملت، فأتاهما، فذكر لهما، فأدركهما حب الولد، فسمياه عبدالحارث فذلك قوله فأدركهما حب الولد، فسمياه عبدالحارث فذلك قوله تعالى: ﴿ جَعَلَا لَهُ شُرَكاً عَ فِيماً ءَاتَنهُ مَا الأعراف: ١٩٠]. رواه ابن أبي حاتم.

وله بسند صحيح عن قتادة قال: شركاء في طاعته، ولم يكن في عبادته. وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله: ﴿ لَهِنْ ءَاتَيْتَنَا صَلِحًا﴾ [الأعراف: ١٨٩]. قال: أشفقا أن لا يكون إنساناً، وذكر معناه عن الحسن وسعيد وغيرهما.

فيه مسائل:

الأولى: تحريم كل اسم معبّد لغير الله.

الثانية: تفسير الآية.

الثالثة: أن هذا الشرك في مجرد تسمية لم تقصد حقيقتها.

الرابعة: أن هبة الله للرجل البنت السوية من النعم. الخامسة: ذكر السلف الفرق بين الشرك في الطاعة، والشرك في العبادة. باب ما جاء في بيان أن من نسب العبودية إلى غير الله نية أو قولاً أو شرح الباب فعلاً حقيقة أو مجازاً فقد دخل في عمومية الشرك

أَمَا النية قوله تعالى: ﴿ ﴿ وَعَنَتِ ٱلْوُجُوهُ لِلْحَيِّ ٱلْفَيُّورِ ۗ وَقَدْ خَابَ مَنْ حَمَلَ ظُلْمًا ﴿ ﴾ [طه: ١١١].

وأَما القول فقوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ هَلَوُلآ مِ شُفَعَلَوُنَا عِندَ ٱللَّهِ قُلْ النَّمَوَتِ وَلا فِي ٱلْأَرْضِ شُبْحَننَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا أَتُنبَيُّونَ ٱللَّرْضِ شُبْحَننَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهُ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ شُبْحَننَهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ اللَّهُ وَلَا فِي ٱلْأَرْضِ شَا اللَّهُ وَتَعَالَىٰ عَمَّا يَشْرِكُونَ اللَّهُ وَلَا فِي الْأَرْضِ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا فِي اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا فِي اللَّهُ وَلَا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ فَيْ اللَّهُ وَلَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَا لَا يَعْمَالَى اللَّهُ فَا لَا اللّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ عَلَا لَهُ إِلَّهُ فِي اللَّهُ وَلَا فِي اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَا اللَّهُ وَلَا فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ فَا لَا اللَّهُ فَا اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّ

وأما الفعل فقوله تعالى: ﴿ أَلَا لِلَّهِ ٱلدِّينُ ٱلْخَالِصُّ وَٱلَّذِينَ اتَّخَذُواْ مِن دُونِهِ ۚ أَوَلِيكَ مَا لَمُتَم اللَّهِ اللَّهِ مَا لَكُمْ اللَّهِ مَا لَكُمْ اللَّهِ مَا لَكُمْ اللَّهِ مَا لَكُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَا يَقْرَبُونَا ۚ إِلَى اللَّهِ ذُلْفَى إِنَّ اللَّهَ لَا يَقْدِى مَنْ هُوَ كَنذِبُ كَفَارُ آلِ ﴾ [الزمر: ٣].

وأما الحقيقة قوله تعالى: تَنْعُونَ مِن دُونِيدِ مَا يَمْلِكُونَ مِن وَاللهِ مَا يَمْلِكُونَ مِن قِطْمِيرِ شَيَّ إِن تَذَعُوهُمْ لَا يَسْمَعُواْ دُعَاءَكُمْ وَلَوْ سَمِعُواْ مَا اَسْتَجَابُواْ لَكُمْ وَيَوْمَ الْقِينَمَةِ يَكُفُرُونَ بِشِرْكِكُمْ وَلَا يُنَبِّنُكَ مِثْلُ خَبِيرِ شَيْ [فاطر: ١٣، ١٤].

وأَمَا المجازُ فقُولَه تعالى: ﴿ فَلَمَّا ءَاتَنَهُمَا صَلِحًا جَعَلَا لَهُ شُرَكَآءَ فِيمَا عَالَمُ مُثَرَكَآءَ فِيمَا ءَاتَنَهُمَا فَتَعَلَى لَهُ لَهُ شُرَكَآءَ فِيمَا عَالَهُ مَا فَتَعَلَى لَلَهُ شَرَكُونَ شَهُ ﴾ [الأعراف: ١٩٠].

قال ابن حزم: اتفقوا على تحريم كل اسم معبد لغير الله كعبد عمر وعبدالكعبة وما أشبه ذلك حاشا عبدالمطلب وعن ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ في الآية قال: لما تغشاها آدم حملت فأتاهما إبليس فقال: أنا صاحبكما الذي أخرجتكما من الجنة لتطيعاني أو لأجعلن له قرني أيل فيخرج من بطنك فيشقه ولأفعلن ولأفعلن يخوفهما، سمياه عبدالحارث فأبيا أن يطيعاه فخرج ميتاً ثم أتاهما فقال مثل

قوله فأبيا أن يطيعاه فخرج ميتاً ثم حملت فأتاهما فذكر لهما فأدركهما حب الولد فسمياه عبدالحارث فذلك قوله تعالى: ﴿جعلا له شركاء فيما آتاهما﴾. رواه ابن أبي حاتم (١).

قلت: معلوم بالضرورة أنهم لم يجعلوه عبدالحارث حقيقة ولكن مجازاً خوفاً مما جرى وحبًا للولد فلم يعذرهم الله بذلك وصرح في كلامه بياناً لعباده أنهم جعلا له شركاء فيما آتاهما بتسميتهما الولد عبدالحارث ولو قصدوه مجازاً وعلى هذا فقس جميع من يعبد بغيره كعبد الرسول وعبد علي وعبدالشيخ وعبدالسيد وأشباه ذلك وله بسند صحيح عن قتادة قال: شركاء في طاعته ولم يكن في عبادته وله بسند صحيح عن مجاهد في قوله: ﴿ لَبِنْ ءَاتَيْتَنَا صَنِيحَ عَنْ مَجاهد في قوله: ﴿ لَبِنْ ءَاتَيْتَنَا وَذَكَرَ مَعناه عَنْ الحسن وسعيد وغيرهما. لعله خوفاً من الله تعالى عقوبة حيث عصوا الله تعالى في أكل الشجرة.

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن أبي حاتم كما في تفسير ابن كثير (٢/ ٢٧٥) من طريق ابن المبارك عن شريك عن خصيف عن سعيد بن جبير عن ابن عباس به. رواه أحمد (١١/٥) والترمذي (٣٠٧٧) وحسنه. والحاكم (٢/ ٥٤٥) وصححه. ووافقه الذهبي لكن في «الميزان: ٣/ ١٧٩» قال: «حديث منكر». وانظر تفسير ابن كثير: ٢٧٤/٣ ـ ٢٧٥.

باب

متن الباب

قبول الله تعالى: ﴿ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها وذروا ،ه الذين يلحدون في أسمائه﴾. [الأعراف: ١٨١]

ذكر ابن أبي حاتم عن ابن عباس رضي الله عنهما: 
﴿ يلحدون في أسمائه ﴾: يشركون. وعنه: سموا اللات من الإله، والعزى من العزيز. وعن الأعمش: يدخلون فيها ما ليس منها.

فيه مسائل:

الأولى: إثبات الأسماء.

الثانية: كونها حسني.

الثالثة: الأمر بدعائه بها.

الرابعة: ترك من عارض من الجاهلين الملحدين.

الخامسة: تفسير الإلحاد فيها.

السادسة: وعيد من ألحد.

باب ما جاء في بيان أن الله تعالى له الأسماء الحسنى

ولا ينبغي لمسلم مؤمن إذا أراد أن يدعو الله تعالى إلا بإحدى لوسيلتين:

إما بأسمائه الحسنى وذلك قول الله تعالى: ﴿ وَيِلَّهِ ٱلْأَسْمَآةُ ٱلْحُسْنَىٰ فَادَّعُوهُ بِهَا ﴾ [الأعراف: ١٨٠].

وإما بالأعمال الصالحة.

وقد أرشدهم الله تعالى إلى هاتين الوسيلتين في أول سورة الحمد فاتحة الكتاب فقوله: ﴿ ٱلْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ۚ ۞ ٱلرَّحْنِ الْعَلَمِينَ ۞ ٱلرَّحْنِ اللهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ ۞ ٱلرَّحْنِ اللهِ السمائه الرَّحْنِ ۞ وقوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ۞ [الفاتحة: ٥]. المسلمئة الحسنى، وقوله: ﴿ إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِيثُ ۞ [الفاتحة: ٥]. توسل بالأعمال الصالحة وهو توحيد الألوهية وإخلاص العبادة لله تعالى وذلك قوله: ﴿ إِيَاكَ نَعْبُ ﴾ وتوحيد الربوبية وهو الاستعانة به تعالى وذلك قوله: ﴿ وَإِيَّاكَ نَعْبُ ﴾ وتبريه من الحول والقوة وذلك قوله: ﴿ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ۞ .

واعلم أن الدعاء يشمل نوعى الدعاء:

دعاء المسألة قال تعالى: ﴿ أَدْعُونِي ٓ أَسَتَجِبُ لَكُرٌ ﴾ [غافر: ٦٠]. وهذا هو المقصود من الترجمة.

والنوع الثاني دعاء العبادة وذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّا كُنَّا مِنْ فَبَلُ نَدْعُوهُ ۚ إِنَّا كُنَّا مِن فَبْلُ نَدْعُوهُ ۚ إِنَّهُمُ هُوَ ٱلْبَرُّ ٱلرَّحِيمُ ﴿ الطور: ٢٨].

هذا دعاء العبادة، والمعنى إنا كنا من قبل نخلص له العبادة وبهذا استحقوا أن وقاهم عذاب السموم لا بمجرد السؤال المشترك بين المخلص وغيره فإنه سبحانه وتعالى يسأله من في السموات والأرض. واعلم أن الله تعالى أمر عباده بإخفاء الدعاء، قال تعالى:

﴿ اَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً ﴾ [الأعراف: ٥٥]. قال الحسن: بين دعوة السر والعلانية سبعون ضعفاً وقد كان الصحابة والتابعون ومن تبعهم بإحسان يجتهدون في الدعاء وما يسمع لهم صوت إن كانت إلا همساً بينهم وبين ربهم وذلك أن الله تعالى يقول: ﴿ اَدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾ [الأعراف: ٥٥]. وأن الله ذكر عبداً صالحاً ورضي بفعله فقال تعالى: ﴿ إِذْ نَادَعَ رَبَّهُ نِلداً مَ خَفِيًّا ﴿ الله فَكُمْ عَمْلُ فَقَالُ عَلَى تَعْرِفُ الله فَا الله فَا الله فَا الله فَا الله لا يقبل دعاء من قلب غافل وقد مضى في تعريف الدعاء المستحسن المستجاب، والأوقات، والأحوال، ما فيه كفاية.

تنبيه: اعلم أن أسماء الله كلها عظيمة لا يجوز تفضيل بعضها على بعض ذهب إلى ذلك قوم منهم أبو جعفر الطبري، وأبو الحسن الأشعري، وأبو حاتم ابن حبان، وأبو بكر الباقلاني، ونحوه قول مالك وغيره، كما لا يجوز تفضيل بعض القرآن على بعض، وحمل هؤلاء ما ورد في ذكر الاسم الأعظم على أن المراد به العظيم.

وعبارة الطبري: «اختلفت الآثار في تبيين الاسم الأعظم والذي عندي أن الأقوال كلها صحيحة إذ لم يرد في خبر منها أنه الاسم الأعظم ولا شيء أعظم منه، فكأنه يقول: كل اسم من أسمائه تعالى يجوز وصفه بكونه أعظم فيرجع إلى معنى عظيم».

وقال ابن حبان: الأعظمية الواردة في الأخبار المراد بها مزيد ثواب الداعي بذلك كما أطلق ذلك في القرآن، والمراد به مزيد ثواب القارىء.

والقول الثاني: أنه مما استأثر الله بعلمه، وَلَمْ يُطْلع عليه أحداً من خلقه كما قيل بذلك في ليلة القدر، وفي ساعة الإجابة، وفي الصلاة الوسطى.

القول الثالث: أنه (هو) نقله الإمام الفخرالرازي عن بعض أهل

العلم واحتج له بأن من أراد أن يعبر عن كلام معظم بحضرته لم يقل: أنت قلت كذا وكذا وإنما يقول: «هو» يقول تأدبا معه.

القول الرابع: أنه «الله» لأنه اسم لا يطلق على غيره ولأنه الأصل في الأسماء الحسنى ومن ثم أضيفت إليه. قال ابن أبي حاتم في تفسيره: ثنا الحسن بن محمد بن الصباح ثنا إسماعيل بن علية عن أبي رجاء حدثني رجل عن جابر بن زيد أنه قال: اسم الله الأعظم هو الله، ألم تسمع أنه يقول: ﴿هو الله الذي لا إله إلا هو عالم الغيب والشهادة هو الرحمن الرحيم﴾(١). وقال ابن أبي الدنيا في كتاب الدعاء: ثنا إسحاق بن إسماعيل عن سفيان بن عيينة عن مسعر قال الشعبي: اسم الله الأعظم ياالله(٢).

القول الخامس: الله الرحمن الرحيم. قال الحافظ ابن حجر في شرح البخاري: «ولعل مستنده ما أخرجه ابن ماجه عن عائشة أنها سألت النبي على أن يعلمها الاسم الأعظم فلم يفعل فصلت ودعت: اللهم إني أدعوك الله وأدعوك الرحمن وأدعوك الرحيم وأدعوك بأسمائك الحسنى كلها ما علمت منها وما لم أعلم الحديث، وفيه أنه على قال لها: «إنه لفي الأسماء التي دعوت بها»(٣). وقال سنده ضعيف. وفي الاستدلال به نظر». انتهى.

قلت: أقوى منه في الاستدلال ما أخرجه الحاكم في المستدرك وصححه عن ابن عباس أن عثمان بن عفان سأل رسول الله على عن بسم الله الرحمن الرحيم فقال: «هو اسم من أسماء الله تعالى وما بينه وبين الاسم إلا كما بين سواد العين وبياضها من

<sup>(</sup>١) في إسناده جهالة فهو ضعيف.

<sup>(</sup>٢) إسناده جيد.

<sup>(</sup>٣) أخرجه ابن ماجه (٢٨٥٩) من طريق أبي شيبة عن عبدالله بن عكيم عن عائشة.

القرب»(١). وفي مسند الفردوس للديلمي من حديث ابن عباس ـ رضي الله عنهما ـ مرفوعاً: «اسم الله الأعظم في ست آيات من آخر سورة الحشر»(٢).

القول السادس: الرحمن الرحيم والحي القيوم؛ لحديث الترمذي وغيره عن أسماء بنت يزيد أن النبي على قال: «اسم الله الأعظم في هاتين الآيتين ﴿وإلهكم إله واحد لا إله إلا هو الرحمن الرحيم وفاتحة سورة آل عمران ﴿الله لا إله إلا هو الحي القيوم ﴾(٣).

القول السابع: الحي القيوم؛ لحديث ابن ماجه والحاكم عن أبي أمامة، وفيه الاسم الأعظم في ثلاث سور: البقرة، وآل عمران، وطه (٤). قال القاسم الراوي عن أبي أمامة: التمسته فيها فعرفت أنه الحي القيوم، قواه الفخرالرازي واحتج أنهما يدلان من صفات العظمة بالربوبية ما لا يدل على ذلك غيرهما لدلالتهما.

القول الثامن: الحنان المنان بديع السموات والأرض ذو الجلال والإكرام لحديث أحمد وأبي داود وابن حبان والحاكم عن أنس أنه كان مع رسول الله على جالساً فأتى برجل ثم دعا: اللهم إني أسألك بأن لك الحمد أنت الحنان المنان بديع السموات والأرض ذو الجلال والإكرام يا حي يا قيوم، فقال على: «لقد دعا الله تعالى باسمه الأعظم

<sup>(</sup>۱) أخرجه الحاكم (۱/ ۵۵۲) من طريق سلام بن وهب الجندي حدثني أبي عن طاوس عن ابن عباس أن عثمان بن عفان، فذكره. قال الذهبي في الميزان (۲/ ۱۸۲): سلام بن وهب الجندي عن ابن طاوس بخبر منكر بل كذب ثم ساقه.

<sup>(</sup>٢) عزاه السيوطي في الجامع إلى الديلمي في مسند الفردوس.

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (١٤٩٦) والترمذي (٣٤٧٨) وابن ماجه (٣٨٥٥) من حديث أسماء بنت يزيد.

<sup>(</sup>٤) أخرجه ابن ماجه (٣٨٥٦) والحاكم (٥٠٥/١) من حديث أبي أمامة مرفوعاً.

الذي إذا دُعي به أجاب، وإذا سُئل به أعطى ١١٠٠.

القول التاسع: بديع السموات والأرض ذو الجلال والإكرام، أخرج أبو يعلى من طريق السري بن يحيى عن رجل من طي وأثنى عليه خيراً قال: كنت أسأل الله أن يريني الاسم الأعظم فرأيت مكتوباً في الكواكب في السماء يا بديع السموات والأرض يا ذا الجلال والإكرام.

القول العاشر: ذو الجلال والإكرام؛ لحديث الترمذي عن معاذ سمع النبي على رجلاً يقول: يا ذا الجلال والإكرام فقال: «قد استجيب لك فاسأل»(٢). وأخرج ابن جرير في تفسير سورة النمل عن مجاهد قال: الاسم الذي إذا دعي به أجاب: يا ذا الجلال والإكرام واحتج له الفخر بأنه يشمل جميع الصفات المعتبرة في الإلهية، لأن في الجلال إشارة إلى جميع السلوب وفي الإكرام إشارة إلى جميع الصفات.

القول الحادي عشر: الله لا إله إلا هو الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد لحديث أبي داود والترمذي وابن حبان والحاكم عن بريدة أن رسول الله عليه سمع رجلاً يقول: اللهم إني أسألك بأني أشهد أنك أنت الله الذي لا إله إلا أنت الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحداً، فقال: لقد سألت الله بالاسم الذي إذا سئل به أعطى، وإذا دُعي به أجاب، وفي لفظ عند أبي داود: لقد سأل الله باسمه الأعظم (٣). قال الحافظ ابن حجر: وهو

<sup>(</sup>۱) حديث أنس، أخرجه الإمام أحمد (٣/ ١٢٠ و١٥٨ و٢٤٥)، وأبو داود (١٤٩٥) وابن حبان (٨٩٣)، والحاكم (١/ ٥٠٣ ، ٥٠٤) وصححه ووافقه الذهبي.

<sup>(</sup>٢) سيأتي من حديث بريدة.

<sup>(</sup>٣) أخرجُه أبو داود (١٤٩٥) والترمذي (٣٥٤٤) من حديث أنس أنه قال: «كنت جالساً مع النبي ﷺ في المسجد ورجل يصلي فقال: اللهم....».

أرجح من حيث السند من جميع ما ورد في ذلك.

القول الثاني عشر: رب رب أخرج عن أبي الدرداء وابن عباس قالا: اسم الله الأكبر رب رب وأخرج ابن أبي الدنيا عن عائشة مرفوعاً وموقوفاً: إذا قال العبد يا رب يا رب قال الله تعالى لبيك عبدي سل تعط.

القول الثالث عشر: ولم أر من ذكره مالك الملك، أخرج الطبراني في «الكبير» بسند ضعيف عن ابن عباس قال: قال رسول الله الله الأعظم الذي إذا دعي به أجاب في هذه الآية من آل عمران: ﴿قل اللهم مالك الملك﴾ إلى قوله: ﴿وترزق من تشاء بغير حساب﴾(١).

القول الرابع عشر: دعوة ذي النون في بطن الحوت لا إله إلا أنت سبحانك إني كنت من الظالمين، لم يدع به مسلم قط إلا استجاب الله له. ذكره النسائي والحاكم عن فضالة بن عبيد رفعه (٢).

القول الخامس عشر: كلمة التوحيد، نقله عياض.

القول السادس عشر: هو الله الذي لا إله إلا هو رب العرش الكريم، نقله الرازي عن زين العابدين.

القول السابع عشر: هو مخفى في الأسماء الحسنى وهو الأصوب.

القول الثامن عشر: كل اسم إذا دعى العبد به ربه بحيث لا يكون في فكره غير الله، قال جعفر الصادق والجنيد وغيرهما: أخرج

<sup>(</sup>۱) أخرجه الطبراني في «الكبير» (۱۲۷۹۲) من حديث ابن عباس وفي سنده: محمد بن زكريا الغلابي وجسر بن فرقد، وهما ضعيفان.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٣٥٠٥) والنسائي في عمل اليوم والليلة (٦٦١) من حديث سعد.

أبو نعيم في الحلية عن أبي يزيد البسطامي أنه سأل رجلاً عن الاسم الأعظم فقال: ليس له حد محدود إنما هو فراغ قلبك بوحدانيته فإذا كنت كذلك فادفع إلى أي اسم شئت فإنك تحصل مقصودك.

وأخرج أبو نعيم عن أبي سليمان الداراني قال: سألت بعض المشايخ عن الاسم الأعظم فقال: تعرف قلبك؟ قلت: نعم، قال: فإذا رأيته قد أقبل ورق فاسأل الله تعالى حاجتك فذاك اسم الله الأعظم، فقال: اكتب بسم الله الرحمن الرحيم أطع الله يطعك.

القول التاسع عشر: اللهم، قال الحسن البصري: اللهم مجمع الدعاء، وقال النضر بن شميل: من قال اللهم فقد دعى الله بجميع أسمائه.

القول العشرون: الّم أخرج ابن جرير عن ابن مسعود قال: الّم اسم من الله الأعظم وأخرج ابن أبي حاتم عن ابن عباس قال: الّم اسم من أسماء الله الأعظم انتهى.

الحاصل أن المشروع المرضي المأمور به أن يدعو الله بأسمائه الحسني كما قال تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ الْأَسَّمَاءُ الْمُسْنَى فَأَدْعُوهُ إِبَّا ﴾ [الأعراف: ١٨٠]. أو تدعوه بالأعمال الصالحة كما سأل الله أصحاب الغار بأعمالهم الصالحة ففرج الله عنهم.

فإن قلت: الأنبياء لهم جاه وإني أسأل الله بجاههم، قلت: بلى لهم جاه كما قال تعالى عن موسى: ﴿ وَكَانَ عِندَ اللّهِ وَجِهَا الله ﴾ [الأحزاب: ٦٩]. وقال عن عيسى: ﴿ وَجِها فِي الدُّنيّا وَالْآخِرَةِ وَمِنَ الله اللّهَ مَنّ مِن الله اللّهَ مَنْ مِن الله عليه م الله عمران: ٤٥]. ولكن جاههم وقربهم عند الله مَنْ مِن الله عليهم باتباعهم أمر الله واجتنابهم نهيه وذا نفعه لهم خاصة بما عملوا فضلاً من الله ورحمة ولا لنا منفعة من ذلك الجاه والقرب تعود علينا فبأي شيء نتوسل إلى الله به؟ بلى إن توسلت إلى الله بإيمانك بهم فبأي شيء نتوسل إلى الله به؟ بلى إن توسلت إلى الله بإيمانك بهم

وبما جاوًا به وبحبك لهم فيكون، لأن ذلك كله من الأعمال الصالحة.

قال أبو العباس ابن تيمية: «ولا ريب أن لهم جاهاً كما قال في موسى ﴿وَكَانَ عَنْدَ اللهِ وَجِيهاً ﴾، وقال في المسيح: ﴿ وَجِيهَا فِي ٱلدُّنِّيَا وَٱلْاَخِرَةِ وَمِنَ ٱلْمُقَرِّبِينَ ۞ لكن ما لهم عند الله من المنازل والدرجات ما يعود إلينا نفعه إلا اتباعنا لهم ومحبتنا لهم فإذا توسلت إلى الله بإيمانك بنبيه ﷺ مثلاً ومحبته وموالاته واتباع سنته فهذا من أعظم الوسائل، وأما التوسل بنفس ذاته مع عدم التوسل بالإيمان به وطاعته فلا يجوز، فالمتوسل بالمخلوق إذا لم يتوسل لا بما من المتوسل به مثل دعائه ولا بما منه مثل الإيمان به وموالاته واتباع سنته إن كان نبيًا مرسلًا إليه وإلى قومه فبأي شيء يتوسل؟ والإنسان إذا توسل إلى غيره بوسيلة فإما أن يطلب من الوسيلة الشفاعة عند ذلك مثل أن يقال لأبي الرجل وصديقه أو من يكرم عليه: اشفع لي عند فلان وهو حي وهذا جائز، وإما أن تقسم والإقسام على الله بالمخلوق لا يجوز بل ولا يجوز الإقسام على مخلوق بمخلوق والدعاء بالنبي أو الصالح إما أن يكون إقساماً به وإما تسبباً به، فإن كان إقساماً به فلا يقسم على الله إلا به، وإن كان تسبباً فهو تسبب بما جعله سبحانه سبباً وهو دعاء الله وعبادته، وإذا قال القائل: أسألك بحق الملائكة أو بحق الأنبياء أو الصالحين. فإن كان يقسم بذلك على مخلوق فهو لا يجوز له فإذا كان لم يجز له أن يحلف به أو يقسم به على مخلوق فكيف يقسم على الخالق به؟ بل إنما يقسم بالله بأسمائه وصفاته كما ذكر عن الرسول على أنه يقول: «أسألك بأن لك الحمد لا إله إلا أنت المنان بديع السموات والأرض يا ذا الجلال والإكرام يا حي يا

قيوم»(١)، «وأسألك بأنك أنت الله الأحد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفواً أحد»(٢). وإن كان لا يقسم به وإنما يتسبب به فليس في مجرد ذواتهم سبب يوجب تحصيل مقصوده لكن لابد من سبب منه كالإيمان بهم أو منهم كدعائهم، فمن قال: أسألك بإيماني بك وبرسولك ونحو ذلك أو بإيماني برسولك ومحبتي له ونحو ذلك فقد أحسن كما قال تعالى في دعاء المؤمنين الذين يقولون: ﴿ رَبُّنَا إِنَّنَا إِنَّنَا ءَامَنُكَا فَأَغْضِرُ لَنَا ذُنُوبَنَكَا وَقِينَا عَذَابَ أَلنَّادِ ١٤﴿ [آل عمران: ١٦]. وقال تعالى عن الحواريين: ﴿ رَبُّنَا ءَامَنَّا بِمَا أَزَلْتَ وَٱتَّبَعْنَا ٱلرَّسُولَ فَٱكْتُبْنَا مَعَ ٱلشُّهَدِينَ شَ€ [آل عمران: ٥٣]. وكان ابن مسعود يقول: اللهم أمرتنى فأطعتك ودعوتنى فأجبتك وهذا سَحَرٌ فاغفر لي، ومن هذا الباب حديث الثلاثة الذين أصابهم المطر فأووا إلى الغار وانطبقت عليهم الصخرة ثم دعوا الله بأعمالهم الصالحة ففرج عنهم. وقد مضت السنة أن الحي يطلب منه الدعاء كما يطلب منه سائر ما يقدر عليه. وأما المخلوق الغائب والميت فلا يطلب منه شيء، قال الشيخ أبو الحسن القدوري: المسألة بخلقه لا تجوز لأنه لا حق للمخلوق على الخالق فلا تجوز أعني وفاقاً. وروي في كتاب الحلية لأبي نعيم أن داود عليه السلام قال: يا رب بحق آبائي عليك إبراهيم وإسحاق ويعقوب. فأوحى الله إليه يا داود ،أي حق لآبائك على. هذا وإن لم يكن من الأدلة الشرعية فالإسرائيليات يعتضد بها ولا يعتمد عليها، انتهى كلامه رحمه الله تعالى. محصول الحاصل أن المأمور في الدعاء أن تدعو الله بأسمائه الحسني وأعمالك الصالحة كما مضي.

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (١٤٩٥) والنسائي (١٣٠١) والترمذي (٣٥٤٤).

<sup>(</sup>٢) أخرجه أبو داود (١٤٩٣)، والترمذي (٣٤٧١)، وابن ماجه (٣٨٥٧).

قال ابن عباس في قوله تعالى: ﴿ولله الأسماء الحسنى فادعوه بها وذروا الذين يلحدون في أسمائه ﴾. [الأعراف: ١٨٠]. يلحدون في أسمائه يشركون ومنه سمي اللات من الإله والعزى من العزيز، وعن الأعمش يدخلون فيها ما ليس منها انتهى.

باب

## لا يقال: السلام على الله

في «الصحيح» عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: كنا إذا كنا مع النبي على الله في الصلاة قلنا: السلام على الله من عباده، السلام على فلان، فقال النبي على الله، فإن الله هو السلام».

فيه مسائل:

الأولى: تفسير السلام.

الثانية: أنه تحية.

الثالثة: أنها لا تصلح لله.

الرابعة: العلة في ذلك.

الخامسة: تعليمهم التحية التي تصلح لله.

## باب ما جاء في بيان أنه لا يقال السلام على الله

شرح الباب ۱ه

لأنه تعالى هو السلام ومنه السلام فإذا سلمت على أحد فأنت طالب من الله أن يسلمه الله تعالى من الآفات والشرور ويرحمه ويبارك عليه وهذا المعنى لا يتصور في جانب الله تعالى لأنه هو السلام ومنه السلام لغيره وفي الصحيح عن ابن مسعود قال: كنا إذا كنا مع النبي على الله من عباده، مع النبي على فلان وفلان فقال النبي على الله من عباده، السلام على فلان وفلان فقال النبي على الله من السلام على الله هو السلام» (١٠). وفي الدعاء المأثور دبر كل على الله م أنت السلام ومنك السلام تباركت يا ذا الجلال والإكرام (٢٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٨٣٥) ومسلم (٤٠٢) من حديث ابن مسعود.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٥٩٢) من حديث عائشة.

## باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت

في «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ليعزم المسألة، فإن الله لا مكره له».

ولمسلم: «وليعظم الرغبة، فإن الله لا يتعاظمه شيء أعطاه».

### فيه مسائل:

الأولى: النهي عن الاستثناء في الدعاء.

الثانية: بيان العلة في ذلك.

الثالثة: قوله: «ليعزم المسألة».

الرابعة: إعظام الرغبة.

الخامسة: التعليل لهذا الأمر.

باب ما جاء في بيان أن قول: اللهم اغفر لي إن شئت منهي؛ شرح الباب لأن الله تعالى ما خلق عباده إلا لدعائه دعاء المسألة ودعاء العبادة، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُّا بِكُرُ رَبِّ لَوْلاً دُعَاقُ كُمْ ﴾ العبادة، قال تعالى: ﴿ قُلْ مَا يَعْبَوُّا بِكُرُ رَبِّ لَوْلاً دُعَاقُ كُمْ ﴾ [الفرقان: ٧٧]. في الحديث (والدعاء مخ العبادة) (١). وأنه تعالى أمرهم أن يدعوه فيما ينوبهم ووعدهم بالإجابة وأوعد من ترك دعاءه بجهنم قال تعالى: ﴿ أَدْعُونِ آَسْتَجِبُ لَكُو إِنَّ الَّذِينَ يَسَتَكُمُ وَنَ عَبَادَقِ مَا لَا كُومِ اللهم أَعْفر إِنَّ اللهم أَعْفر إِن شئت لأنه إِن لم يشأ ما العظيمة فكيف يتصور قولك: اللهم اغفر إن شئت لأنه إن لم يشأ ما أمرك بالدعاء ولا أوعدك بجهنم إذا تركته.

في الصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله على قال: «لا يقل أحدكم: اللهم اغفر لي إن شئت، اللهم ارحمني إن شئت، ليعزم المسألة فإن الله لا مكره له»، ولمسلم: «وليعظم الرغبة فإنه لا يتعاظمه شيء أعطاه» (٢). فكيف والدنيا كلها ما تسوى عند الله جناح بعوضة كما ورد في الحديث: «لو تسوى الدنيا عند الله جناح بعوضة ما سقى كافراً شربة ماء» (٣).

<sup>(</sup>۱) أخرجه الترمذي (۳۳۷۱) من طريق الوليد بن مسلم عن ابن لهيعة عن عبيدالله بن أبي جعفر عن أبان بن صالح عن أنس مرفوعاً. قلت: وقد ضعفه الترمذي بقوله: هذا حديث غريب من هذا الوجه لا نعرفه إلا من حديث ابن لهيعة. ويغني عنه حديث: «الدعاء هو العبادة».

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٦٣٣٩) ومسلم (٢٦٧٩) من حديث أبي هريرة.

 <sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي (٢٣٢٠) وابن ماجه (٤١١٠) من حديث سهل بن سعد مرفوعاً بلفظ: (لو كانت الدنيا تعدل عند الله جناح بعوضة ما سقى كافراً منها شربة ماء».

# باب

لا يقول: عبدي وأمتي

في «الصحيح» عن أبي هريرة رضي الله عنه، أن رسول الله ﷺ قال: «لا يقل أحدكم: أطعم ربك، وضيء ربك، وليقل: عبدي وأمتي، ولا يقل: عبدي وأمتي، وليقل: فتاي وفتاتي، وغلامي».

فيه مسائل:

الأولى: النهي عن قول: عبدي وأمتي.

الثانية: لا يقول العبد: ربي، ولا يقال له: أطعم

ربك.

الثالثة: تعليم الأول قول: فتاي وفتاتي وغلامي.

الرابعة: تعليم الثاني قول: سيدي ومولاي.

الخامسة: التنبيه للمراد، وهو تحقيق التوحيد حتى في الألفاظ.

باب ما جاء في بيان أن العبودية لفظاً ومعنى يستحق من خلق ورزق ودبر وأبرم وأتقن، قائم بغيره، الغني عمن سواه، المفتقر إليه ما سواه، له الملك، وله الحمد، فلذا لا ينبغي لمسلم أن يقول لإنسان مثله جعله الله تحت يديه نعمة في حقه كسائر النعم عبدي وأمتي في المصحيح عن أبي هريرة أن رسول الله على أحدكم أطعم ربك تأدبا ولو أنه جائز إطلاق لفظ الرب على صاحب المال كما قال عبدالمطلب لأبرهة: أنا رب الإبل وللبيت رب سيمنعه. «وضىء ربك ولا يقل العبد: ربي وليقل: سيدي ومولاي ولا يقل أحدكم عبدي وأمتي وليقل فتاي وفتاتي وغلامي "(۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٥٥٢) ومسلم (٢٢٤٩) من حديث أبي هريرة.

#### باب لا يرد من سأل بالله

عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: قال رسول الله عنهما قال: قال رسول الله قاعیدوه، ومن سأل بالله فأعطوه، ومن دعاکم فأجیبوه، ومن صنع إلیکم معروفاً فکافئوه، فإن لم تجدوا ما تکافئونه فادعوا له حتی ترون أنکم قد کافأتموه». رواه أبو داود والنسائي بسند صحیح.

فيه مسائل:

الأولى: إعاذة من استعاذ بالله.

الثانية: إعطاء من سأل بالله.

الثالثة: إجابة الدعوة.

الرابعة: المكافأة على الصنيعة.

الخامسة: أن الدعاء مكافأة لمن لم يقدر إلا عليه.

السادسة: قوله: «حتى ترون أنكم قد كافأتموه».

باب ما جاء في بيان أنه لا يرد من سأل بالله لأنه أكبر من كل شرح الباب كبير كما قيل:

رأيت الله أكبر كل شيء محاولة وأكثرهم جنوداً وهو قيم السموات والأرض ومن فيهن ومالك السموات والأرض ومن فيهن كما في والأرض ومن فيهن كما في الحديث الصحيح عن ابن عباس قال: كان رسول الله على يقول إذا قام إلى الصلاة: «اللهم لك الحمد أنت نور السموات والأرض ومن فيهن ولك الحمد أنت قيوم السموات والأرض ومن فيهن وأنه تعالى أعظم من كل عظيم لقد عظم السبع الطباق وما حوت ولله خلاق الخليقة أعظم مليك على الأكوان عال على الورى له الأمر فيها وهو بالخلق قيم:

ولو لم يكن نور الذي خالق الورى لكان نهار الدهر كالليل أظلم فسبحانه سبحانه جل قدره فعنه لسان العقل والفهم أبكم تقاصرت الأفهام عن كنه ذاته ولكن رب الخلق بالخلق أعلم قال أبو موسى: قام فينا رسول الله على بخمس كلمات فقال: «إن الله لا ينام ولا ينبغي له أن ينام يخفض القسط ويرفعه يرفع إليه عمل الليل قبل النهار وعمل النهار قبل الليل، حجابه النور لو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلقه»(٢). ثم قرأ: ﴿ أَنْ بُورِكَ مَن فِ النَّارِ وَمَن حَولَه ﴾ [النمل: ٨]. فاستنار ذلك بنور وجهه ولولاه لأحرقت سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره، فمن هذا قدره وعظمته وجلاله سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره، فمن هذا قدره وعظمته وجلاله سبحات وجهه ما انتهى إليه بصره، فمن هذا قدره وعظمته وجلاله

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۱۱۲۰) ومسلم (۷۲۹) من حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (١٧٩) من حديث أبي موسى.

فرض أن يعظم حق العظمة ولا يرد من سأل بالله وقاراً وعظمة له وجلالاً.

عن ابن عمر قال: قال رسول الله على: «من استعاذ بالله فأعيذوه، ومن سأل بالله فأعطوه، ومن دعاكم فأجيبوه، ومن صنع إليكم معروفاً فكافئوه فإن لم تجدوا ما تكافئوه به فادعوا له حتى ترون أنكم قد كافيتموه». رواه أبو داود والنسائي بسند صحيح (١).

قلت: وفي هذا تنبيه على الترقي من الأدنى إلى الأعلى بطريق الأولوية وذلك إذا كان عبد مثلك إذا صنع إليك معروفاً يلزمك مكافأته فكيف بربك الذي خلقك من تراب ثم من نطفة ثم من علقة ثم من مضغة ثم خلق العظام والمفاصل وكسا العظام لحماً ثم صورك أحسن الصور ثم رزقك من الطيبات فمكافأته عليه أولى وألزم بشكر نعمه وطاعته ومعصية عدوه إبليس.

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۱۳۷۲) والنسائي (٥/ ٨٢) من حديث ابن عمر.

باب

متن الباب هه

## لا يسأل بوجه الله إلا الجنة

عن جابر رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «لا يُسَالِّمُ اللهِ الجنة». رواه أبو داود.

فيه مسائل:

الأولى: النهي عن أن يسأل بوجه الله إلا غاية المطلب.

الثانية: إثبات صفة الوجه.

شرح الباب

# باب ما جاء في بيان أنه لا يسأل بوجه الله إلا الجنة

لأنه غاية مطلوب العارفين وعبادته ومحبته نهاية منازل السائرين فكما أنه الغاية في الطلب فلا يسأل بوجهه من المخلوقات إلا ما هو الغاية في الفضل والإحسان وهو رضا الله والجنة. عن جابر قال: قال رسول الله عليه: «لا يسأل بوجه الله إلا الجنة». رواه أبو داود (۱).

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (١٦٧١) من طريق سليمان بن معاذ حدثنا ابن المنكدر عن جابر.

#### باب ما جاء في اللو

وقول الله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ شَيْءٌ مَّا قُتِلْنَا هَدُهُنَا ﴾ [آل عمران: ١٥٤]. وقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ قَالُوا لِلإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴾ [آل عمران: ١٦٨].

وفعدوا والمحيح عن أبي هريرة أن رسول الله على الله على الله على ما ينفعك، واستعن بالله ولا تعجزن، وإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلت لكان كذا وكذا؛ ولكن قل: قدر الله وما شاء فعل، فإن لو تفتح عمل الشيطان».

فيه مسائل:

الأولى: تفسير الآيتين في آل عمران.

الثانية: النهي الصريح عن قول: لو، إذا أصابك

شيء .

الثالثة: تعليل المسألة بأن ذلك يفتح عمل الشيطان.

الرابعة: الإرشاد إلى الكلام الحسن.

الخامسة: الأمر بالحرص على ما ينفع مع الاستعانة

بالله .

السادسة: النهي عن ضد ذلك وهو العجز.

شرح الباب باب ما جاء في بيان أن المسلم ما ينبغي له إذا أصابه شيء من ٥٦ المصائب أن يقول: لو فعلت كذا لكان كذا

لأن المقدر كائن لا محالة، ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليحطئك وأخطأك لم يكن ليصيبك فإن صبرت فأنت مأجور، والمقدر كائن وإن ما صبرت فأنت مأزور والمقدر كائن فلا يزيد المتردد في ذكر لو إلا الحسرة والندامة والأسف ويدل على ذلك قول الله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ مُّ مَا قُتِلُوا كُو أَلَا عَران: ١٥٤]. وقوله: ﴿ الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَنِهُمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴾ [آل عمران: ١٦٨].

في الصحيح عن أبي هريرة ـ رضي الله عنه ـ أن رسول الله على قال: «احرص على ما ينفعك واستعن بالله ولا تعجزن وإن أصابك شيء فلا تقل لو أني فعلت كذا وكذا كان كذا وكذا ولكن قل قدر الله وما شاء فعل فإن لو تفتح عمل الشيطان»(١). فتدخل في الشك في القدر وربما يؤول إلى إنكاره فتهلك.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢٦٦٤) من حديث أبي هريرة.

النهي عن سب الريح ٥٧ مال٠٠٠

فيه مسائل:

الأولى: النهي عن سب الريح.

الثانية: الإرشاد إلى الكلام النافع إذا رأى الإنسان ما

يكره .

الثالثة: الإرشاد إلى أنها مأمورة.

الرابعة: أنها قد تؤمر بخير وقد تؤمر بشر.

شرح الباب باب ما جاء في بيان أن لله جنود السموات والأرض، والريح من جنوده، مأمورة منهية، فلا ينبغي لمسلم أن يسب الريح إذا جاءته بما يكره ولذا ورد النهي عن سب الربح، عن أبي بن كعب أن رسول الله على قال: «لا تسبوا الريح فإذا رأيتم ما تكرهون فقولوا: اللهم إنا نسألك خير هذه الربح وخير ما فيها وخير ما أمرت به، ونعوذ بك من شر هذه الريح وشر ما فيها وشر ما أمرت به». صححه الترمذي (١٠).

<sup>(</sup>١) أخرجه الترمذي (٢٢٥٢) وأحمد (١٢٣/) من حديث أبي هريرة.

باب

قول الله تعالى: ﴿يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية متن الباب يقولون هل لنا من الأمر من شيء، قل إن الأمر كله لله ﴾. [آل عمران: ٥٤]. وقوله: ﴿الظانين بالله ظن السوء عليهم دائرة السوء﴾. [الفتح: ٦].

قال ابن القيم في الآية الأولى: فسر هذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله، وأن أمره سيضمحل، وفسر بظنهم أن ما أصابهم لم يكن بقدر الله وحكمته، ففسر بإنكار الحكمة، وإنكار القدر، وإنكار أن يتم أمر رسوله، وأن يظهره الله على الدين كله. وهذا هو ظن السوء الذي ظنه المنافقون والمشركون في سورة الفتح، وإنما كان هذا ظن السوء؛ لأنه ظن غير ما يليق به سبحانه، وما يليق بحكمته الحق إدالة مستقرة يضمحل معها الحق، أو أنكر أن يكون ما جرى بقضائه وقدره أو أنكر أن يكون قدره بحكمة بالغة يستحق عليها الحمد، بل زعم أن ذلك لمشيئة مجردة، فذلك ظن الذين كفروا من النار.

وأكثر الناس يظنون بالله ظن السوء فيما يختص بهم وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلم من ذلك إلا من عرف الله وأسماءه وصفاته وموجب حكمته وحمده.

فليعتن اللبيب الناصح لنفسه بهذا، وليتب إلى الله

ويستغفره من ظنه بربه ظن السوء، ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتاً على القدر وملامة له، وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا، فمستقل ومستكثر، وفتش نفسك: هل أنت سالم؟

فإن تنج منها تنج من ذي عظيمة وإلا فإني لا إخالك ناجياً فيه مسائل:

الأولى: تفسير آية آل عمران.

الثانية: تفسير آية الفتح.

الثالثة: الإخبار بأن ذلك أنواع لا تحصر.

الرابعة: أنه لا يسلم من ذلك إلا من عرف الأسماء والصفات وعرف نفسه.

قال ابن القيم في الآية الأولى: «فسر هذا الظن بأنه سبحانه لا ينصر رسوله وإن أمره سيضمحل وفسر بظنهم إن ما أصابهم بقدر الله تعالى وحكمته ففسر بإنكار الحكمة وإنكار القدر وإنكار أن يتم أمر رسوله وأن يظهره على الدين كله وهو ظن السوء الذي ظن المنافقون والمشركون في سورة الفتح وإنما كان هذا ظن السوء لأنه ظن غير ما يليق به سبحانه وما يليق بحكمته وحمده ووعده الصادق فمن ظن أنه يديل الباطل على الحق إدالة مستقرة يضمحل معها الحق أو أنكر أن يكون ما جرى بقضائه وقدره أو أنكر أن يكون قدره بحكمة بالغة يستحق عليها الحمد بل زعم أن ذلك لمشيئة مجردة فذلك ظن الذين كفروا من النار وأكثر الناس يظنون بالله ظن السوء فيما يختصه بهم وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلم من ذلك إلا من عرف فيما يختصه بهم وفيما يفعله بغيرهم، ولا يسلم من ذلك إلا من عرف

الله وأسماءه وصفاته وموجب حمده وحكمته، فليعنى اللبيب الناصح لنفسه بهذا وليتب إلى الله ويستغفره من ظنه بربه ظن السوء ولو فتشت من فتشت لرأيت عنده تعنتاً على القدر وملامة له وأنه كان ينبغي أن يكون كذا وكذا فمستقل ومستكثر، وفتش نفسك هل أنت سالم: فإن تنج منها تنج من ذي عظيمة وإلا فإني لا أخالك ناجيا» انتهى

### ما جاء في منكري القدر

وقال ابن عمر: والذي نفس ابن عمر بيده، لو كان لأحدهم مثل أحد ذهباً، ثم أنفقه في سبيل الله ما قبله الله منه حتى يؤمن بالقدر. ثم استدل بقول النبي على الإيمان: أن تؤمن بالله، وملائكته، وكتبه، ورسله، واليوم الآخر، وتؤمن بالله، وشره». رواه مسلم.

وعن عبادة بن الصامت أنه قال لابنه: (يا بني إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك، سمعت رسول الله يعلى يقول: "إن أول ما خلق الله القلم، فقال له: اكتب، فقال: رب، وماذا أكتب؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة» يا بني؟ سمعت رسول الله على غير هذا فليس منى»).

وفي رواية لأحمد: «إن أول ما خلق الله تعالى القلم، فقال له: اكتب، فجرى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة».

وفي رواية لابن وهب: قال رسول الله ﷺ: «فمن لم يؤمن بالقدر خيره وشره أحرقه الله بالنار».

وفي «المسند» و «السنن» عن ابن الديلمي قال: أتيت

أبيّ بن كعب، فقلت: في نفسي شيء من القدر، فحدثني بشيء لعل الله يذهبه من قلبي، فقال: (لو أنفقت مثل أحد ذهبا ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر، وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، وما أخطأك لم يكن ليصيبك، ولو مت على غير هذا لكنت من أهل النار). قال: فأتيت عبدالله بن مسعود، وحذيفة بن اليمان، وزيد بن ثابت، فكلهم حدثني بمثل ذلك عن النبي على حديث صحيح رواه الحاكم في «صحيح».

فيه مسائل:

الأولى: بيان فرض الإيمان بالقدر.

الثانية: بيان كيفية الإيمان به.

الثالثة: إحباط عمل من لم يؤمن به.

الرابعة: الإخبار بأن أحداً لا يجد طعم الإيمان حتى يؤمن به.

الخامسة: ذكر أول ما خلق الله.

السادسة: أنه جرى بالمقادير في تلك الساعة إلى قيام الساعة.

السابعة: براءته على ممن لم يؤمن به.

الثامنة: عادة السلف في إزالة الشبهة بسؤال العلماء.

التاسعة: أن العلماء أجابوه بما يزيل الشبهة، وذلك أنهم نسبوا الكلام إلى رسول الله على فقط.

شرح الباب ۹ه

باب ما جاء في بيان أن منكري القدر قد خالفوا الكتاب والسنة، واتبعوا أهواءهم وأنهم في ضلال مبين وما لهم على الله إلا مجرد دعوة الشيطان كما قال تعالى عنه لعنه الله أنه يقول يوم القيامة: ﴿ وَمَا كَانَ لِيَ عَلَيْكُمُ مِن شُلْطَانِ إِلَّا أَن دَعَوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْتُدْ لِيَّ فَلَا تَلُومُونِ وَلُومُوّا أَنفُسَكُم ﴾ [إبراهيم: ٢٢]. فقد بين الله تعالى أنه يخاطبهم بأنهم تبعوه بلا سلطان بل أن دعاهم إلى الباطل فاستجابوا له إما بمخالفتهم الكتاب فقوله تعالى: ﴿ مَا أَصَابَ مِن تُصِيبَةٍ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي أَنفُسِكُمْ إِلَّا فِي كِتَنْبِ مِّن قَبْلِ أَن نَّبْرَأُهَا ﴾ [الحديد: ٢٢]. أي نخلقها، وقوله تعالى: ﴿ مَّا فَرَّطْنَا فِي ٱلْكِكْتَابِ مِن شَيَّءٍ ﴾ [الأنعام: ٣٨]. قال البغوي: أي في اللوح المحفوظ، وقوله تعالى: ﴿ وَكُلُّ صَغِيرٍ وَكَبِيرٍ مُّسْتَطَرُّ ۞ [القمر: ٥٣]. وقوله تعالى: ﴿يمحو الله ما يشاء ويثبت وعنده أم الكتاب﴾. روى عن عمر أنه كان يطوف ويبكي ويقول: اللهم إن كنت كتبتني من أهل السعادة فاثبتني فيها، وإن كنت كتبتني في أهل الشقاوة فامحني واثبتني في أهل السعادة فإنك تمحو ما تشاء وتثبت، ومعلوم بالضرورة أن المحو لم يكن إلا بعد الكتابة والقرينة عليه قوله تعالى: ﴿وعنده أم الكتاب﴾ فإنه ورد في الحديث الثابت عنه ﷺ قال: «إن أول ما خلق الله القلم فقال له اكتب، قال: وماذا أكتب؟ قال: اكتب مقادير كل شيء فجرى القلم بما هو كائن إلى يوم القيامة»(١).

وقال ابن عمر: والذي نفس ابن عمر بيده لو كان لأحدهم مثل أحد ذهباً ثم أنفقه في سبيل الله ما قبله الله منه

<sup>(</sup>۱) أخرجه أحمد (۳۱۷/۵) وأبو داود (٤٧٠٠) والترمذي (٢١٥٥) وابن أبي عاصم في السنة (١٠٣) من طرق من حديث عبادة بن الصامت مرفوعاً.

حتى يؤمن بالقدر، ثم استدل بقول النبي على: «الإيمان أن تؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر وتؤمن بالقدر خيره وشره». رواه مسلم (۱). وعن عبادة بن الصامت أنه قال لابنه: يا بني إنك لن تجد طعم الإيمان حتى تعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك وما أخطأك لم يكن ليصيبك، سمعت رسول الله على يقول: إن أول ما خلق الله القلم فقال له اكتب، فقال رب وماذا أكتب؟ قال: اكتب مقادير كل شيء حتى تقوم الساعة، يا بني سمعت رسول الله على غير هذا فليس مني (۱). وفي رواية لأحمد: «إن أول ما خلق الله القلم فقال اكتب، فعال ربوما القيامة» فقال اكتب، وفي رواية لأحمد: «إن أول ما خلق الله القلم فقال اكتب، فجرى في تلك الساعة بما هو كائن إلى يوم القيامة» وفي رواية لابن وهب قال: قال رسول الله على فير هذا المسند وفي راه وشره أحرقه الله بالنار (۱). وفي المسند

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم (۸) من حدیث ابن عمر.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن أبي عاصم (١١١) والآجري في الشريعة ص (١٨٦) من طريق عثمان بن أبي عاتكة حدثني سليمان بن حبيب المحاربي عن الوليد بن عبادة عن عبادة به، بلفظ: القدر على هذا، من مات على غير هذا أدخله الله تعالى النار. وأخرجه الآجري ص (١٧٧، ١٧٨) بالإسناد المتقدم. وفيه أيوب الحمصي وفيه حمالة.

 <sup>(</sup>۳) أخرجه أحمد (۳/۷۱) والطيالسي (۵۷۷) والترمذي (۲۱۵۵) (۳۳۱۹) وله طرق عند آخرين. وشاهد من حديث ابن عباس عند ابن أبي عاصم في «السنة» (۱۰۸).

<sup>(</sup>٤) تقدم تخريجه.

والسنن عن ابن الديلمي قال: أتيت أبي بن كعب فقلت: في نفسي شيء من القدر فحدثني بشيء لعل الله يذهبه من قلبي، فقال: لو أنفقت مثل أحد ذهباً ما قبله الله منك حتى تؤمن بالقدر وتعلم أن ما أصابك لم يكن ليخطئك، ولو مت على غير هذا لكنت من أهل النار، قال: فأتيت ابن مسعود وحذيفة بن اليمان وزيد بن ثابت فكلهم حدثني بمثل ذلك عن النبي عليه عديث صحيح رواه الحاكم في صحيحه (۱).

قلت: وهذه السنة نطقت صريحاً بالقدر وماذا بعد الحق إلا الضلال ولكنهم كما قال تعالى: ﴿ بَلِ اتَّبَعَ النّبِينَ ظَلَمُواْ أَهْواَءَهُم بِعَيْرِ عِلْمَوْ [الروم: ٢٩]. قال أبو العباس ابن تيمية ـ رحمه الله ـ: إن الناس في الأمر الشرعي الديني والقضاء المقدور الكوني انقسموا أربعة أقسام، فمنهم يرى الأمر المقدر الكوني وتوحيد الربوبية الشامل للخليقة ويقر أن العباد كلهم تحت القضاء والقدر، ولكن لا يفرق بين المؤمنين وبين الفجار الكافرين فهؤلاء أكفر من اليهود والنصارى، لكن من الناس من يفرق بين المؤمن والكافر ولا يفرق بين البر والفاجر أو يفرق بين بعض الأبرار وبين بعض الفجار ولا يفرق في أخرين اتباعاً لظنه وما يهواه فيكون ناقص الإيمان بحسب ما سوى بين الأبرار والفجار ويكون معه من الإيمان بدين الله تعالى والفارق بحسب ما فرق بين أوليائه وأعدائه. ومنهم من أقر بالأمر والنهي الدينيين دون

<sup>(</sup>١) أخرجه أبو داود (٤٦٩٩) وابن ماجه (٧٧) عن ابن الديلمي قال: أتيت أبي بنكعب فذكره.

القضاء والقدر وذاك من القدرية والمعتزلة ونحوهم الذين هم مجوس هذه الأمة فهؤلاء يشبهون المجوس وأولئك يشبهون المشركين الذين هم شر من المجوس، ومن أقر بهما وكان معترضاً على ربه في أحكامه فهو كإبليس الذي اعترض على ربه وخاصمه. ومنهم من أقرّ الأمر الكوني المقدور والأمر الشرعي المأمور فيفعل المأمور ويترك المحظور ويصبر على ما يصيبه من المقدور وهؤلاء هم أهل إياك نعبد وإياك نستعين وإذا أذنب استغفر وتاب ولا يحتج بالقدر على ما يفعله من السيئات، ويؤمن بالقدر ولا يحتج به كما في الحديث الصحيح «سيد الاستغفار أن يقول: اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت، أعوذ بك من شر ما صنعت وأبوء لك بنعمتك على، وأبوء بذنبي فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت»(١). فيقر بنعمة الله في الحسنات ويعلم أنه هداه ويسره لليسرى، ويقر بذنوبه من السيئات ويتوب منها كما ذكر عن بعضهم: أطعتك بفضلك والمنة لك وعصيتك بعلمك والحمد لك فأسألك بوجوب حجتك علي وانقطاع حجتي إلا غفرت لي، وفي الحديث الصحيح الإلهي: «يا عبادي إنما هي أعمالكم أحصيها لكم ثم أوفيكم إياها فمن وجد خيراً فليحمد الله ومن وجد غير ذلك فلا يلومن إلا نفسه»(٢). والقسم الرابع: شر الأقسام من لا يعبده ولا يستعينه فلا هو مع الشريعة الأمرية ولا مع القدرية.

فائدة: قال بعض الصالحين: القدر التقدير والقضاء الخلق وهما أمران متلازمان لا ينفك أحدهما عن الآخر لأن أحدهما بمنزلة الأخر

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٣٠٦) وأحمد (١٢٢/٤ و١٢٤ و١٢٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٧٧) من حديث أبي ذر مرفوعاً مطولاً.

وهو القدر والأخر بمنزلة البنيان وهو القضاء، فمن رام التفصيل بينهما فقد رام هدم البناء ونقضه، وقال بعضهم: إن القدر كتقدير النقاش الصورة في ذهنه والقضاء تقديمه تلك الصورة للتلميذ ووضع التلميذ الأصباغ عليها متبعاً لرسم الأستاذ الذي هو الكتب والاختيار والتلميذ في اختياره لا يخرج عن رسم الأستاذ.

#### باب ما جاء في المصورين

عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه ألله تعالى: ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي، فليخلقوا ذرة، أو ليخلقوا حبة، أو ليخلقوا شعيرة». أخرجاه.

ولهما عن عائشة رضي الله عنها، أن رسول الله على الله على الله على الله الناس عذاباً يوم القيامة الذين يضاهئون بخلق الله».

ولهما عن ابن عباس رضي الله عنهما: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «كل مصور في النار يجعل له بكل صورة صورها نفس يعذب بها في جهنم».

ولهما عنه مرفوعاً: «من صوّر صورة في الدنيا كلف أن ينفخ فيها الروح، وليس بنافخ».

ولمسلم عن أبي الهياج قال: قال لي علي: (ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله عليه؟ ألا تدع صورة إلا طمستها، ولا قبراً مشرفاً إلا سويته).

فيه مسائل:

الأولى: التغليظ الشديد في المصورين.

الثانية: التنبيه على العلة، وهو ترك الأدب مع الله

لقوله: (ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي).

الثالثة: التنبيه على قدرته وعجزهم، لقوله: (فليخلقوا ذرة أو شعيرة).

الرابعة: التصريح بأنهم أشد الناس عذاباً.

النَّخامسة: أن الله يخلق بعدد كل صورة نفساً يعذب بها المصور في جهنم.

السادسة: أنه يُكلف أن ينفخ فيها الروح.

السابعة: الأمر بطمسها إذا وجدت.

شرح الباب ۲۰

# باب ما جاء في بيان ما عند الله من الوعيد الشديد والتهديد الأكيد للمصورين

الذين يضاهئون بخلق الله تصوير الصور جثثاً مجازية لا حقيقة لها.

عن أبي هريرة قال: قال رسول الله على: «قال الله: ومن أظلم ممن ذهب يخلق كخلقي فليخلقوا ذرة أو ليخلقوا حبة أو ليخلقوا شعيرة». أخرجاه (۱) ولهما عن عائشة أن رسول الله على قال: «أشد الناس عذاباً يوم القيامة الذين يضاهئون بخلق الله» (۲). ولهما عن ابن عباس: سمعت رسول الله على يقول: «كل مصور في النار يجعل له بكل صورة صورها نفساً يعذب بها في جهنم» (۳). ولهما عنه مرفوعاً: «من صور صورة في الدنيا كلف أن ينفخ فيها الروح وليس بنافخ» (٤).

قلت: تصوير الصورة مع ما فيه من الوعيد والتهديد ربما يؤول مآلها إلى عبادتها كما جرت في الأولين ود وسواع ويغوث ويعوق ونسرا، فإنهم صوروها على نية صحيحة ثم آل أمرها إلى أن عبدت، وقد مضى بيانها فيما قبل من هذا الكتاب ففيها المعصية والخطر العظيم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٥٩٥٣) ومسلم (٢١١١) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٤٧٩) ومسلم (٢١٠٧) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٢٢٢٥) ومسلم (٢١١٠) من حديث ابن عباس.

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري (٥٩٦٣) ومسلم (٢١١٠) من حديث ابن عباس.

ولمسلم عن أبي الهياج قال: قال لي علي: ألا أبعثك على ما بعثني عليه رسول الله ﷺ: «أن لا تدع صورة إلا طمستها ولا قبراً مشرفاً إلا سويته»(١).

قلت: وهذان الأمران، أورثا الشرك قديماً، وحديثاً، ولو لم يكن في هذا الزمان: كَثُرَةُ تِمثالِ تُعْبَد، فقد كثرت الشرفات من القبور المقببات المزخرفات التي جُعِلَ لها السَّدنة، والنذورات، والذبائح قربة إليها، فكم ساجد، وراكع حولها يستشفي بها، ويطلب منها الحاجات من كشف الكربات، ودفع الملمات، وقد عمت البلوى وأرجو أن الله تعالى ينصر دينه الذي بعث به محمد بن عبدالله على التوحيد عبادة الله وحده لا شريك له وترك عبادة ما سواه.

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩٦٩) عن أبي الهياج قال: قال لي علي فذكره.

#### باب ما جاء في كثرة الحلف

وقول الله تعالى: ﴿واحفظوا أيمانكم﴾. [المائدة: ٩٢]. عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عنه يقول: «الحلف منفقة للسلعة، ممحقة للكسب». أخرجاه.

وعن سلمان رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: أشيمط زان، وعائل مستكبر، ورجل جعل الله بضاعته، لا يشتري إلا بيمينه» رواه الطبراني بسند صحيح.

وفي «الصحيح» عن عمران بن حصين رضي الله عنه قال: قال رسول الله على: «خير أمتي قرني، ثم الذين يلونهم، قال عمران: فلا أدري أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثاً؟ ثم إن بعدكم قوماً يشهدون ولا يستشهدون، ويخونون ولا يؤتمنون، وينذرون ولا يوفون، ويظهر فيهم السمن».

وفيه عن ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي على قال: «خير الناس قرني، ثم الذين يلونهم، ثم الذين يلونهم، ثم يجيء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه، ويمينه شهادته».

قال إبراهيم: كانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار.

فيه مسائل:

الأولى: الوصية بحفظ الأيمان.

الثانية: الإخبار بأن الحلف منفقة للسلعة، ممحقة للبركة.

الثالثة: الوعيد الشديد فيمن لا يبيع ولا يشتري إلا بيمينه.

الرابعة: التنبيه على أن الذنب يعظم مع قلة الداعي.

الخامسة: ذم الذين يحلفون ولا يستحلفون.

السادسة: ثناؤه ﷺ على القرون الثلاثة، أو الأربعة،

وذكر ما يحدث بعدهم.

السابعة: ذم الذين يشهدون ولا يستشهدون.

الثامنة: كون السلف يضربون الصغار على الشهادة والعهد.

شرح الباب باب ما جاء في بيان إثم كثرة الحلف وعقوبتها وما يؤول إليه وبيان قول الله: ﴿واحفظوا أيمانكم﴾. [المائدة: ٨٩]. قيل: أي اتركوا الحلف، وقيل: إذا حلفتم فلا تحنثوا فالمراد حفظ اليمين عن الحنث هذا إذا لم تكن يمينه على ترك مندوب أو فعل مكروه، والأفضل أن يحنث نفسه ويكفر.

عن عبدالرحمن بن سمرة عن النبي على أنه قال: «يا عبدالرحمن بن سمرة لا تسأل الإمارة فإنك إن أوتيتها عن مسألة وكلت إليها، وإذا حلفت على يمين فرأيت غيرها خيراً منها فكفر عن يمينك وأت الذي هو خير»(١).

وأما ما يؤول إليه من المضار فعن أبي هريرة قال: سمعت رسول الله على يقول: الحلف منفقة للسلعة ممحقة للبركة (٢). فذكر رسول الله على أن مآل الحلف الذي ليس له سبب شرعي محق للبركة مما حلف عليه وكفى بذلك عقوبة دنيوية.

وأما العقوبة الأخروية وعن سلمان أن رسول الله على قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم: أشيمط زان وعائل مستكبر ورجل جعل الله بضاعته لا يشتري إلا بيمينه ولا يبيع إلا بيمينه». رواه الطبراني بسند صحيح (٣).

قلت: الزنى قبيح في الكل، ولكن في الشائب أقبح؛ لأن دواعي الشهوة منتفية عنه لضعف قواه. والاستكبار قبيح في الكل،

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري (۷۱٤٧) ومسلم (۱۲۵۲) من حديث عبدالرحمن بن سمرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٢٠٨٧) ومسلم (١٦٠٦) من حديث أبي هريرة.

<sup>(</sup>٣) أخرجه الطبراني في الكبير (٦/ ٦١١١) والصغير (٢/ ٢١) من حديث سلمان.

وفي الفقير أقبح؛ لأن دواعي الاستكبار عنه منتفية لحاجته إلى الناس. وكثرة الحلف تدل على هوان اسم الله عند الحالف وهذا إثم

وفي الصحيح عن عمران بن حصين قال: قال رسول الله ﷺ: «خير أمتي قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم، \_ قال عمران: فلا أدري أذكر بعد قرنه مرتين أو ثلاثاً \_ ثم إن بعدهم قوم يشهدون ولا يستشهدون ويخونون ولا يؤتمنون وينذرون ولا يوفون ويظهر فيهم السمن(١).

وفيه عن ابن مسعود أن النبي ﷺ قال: خير الناس قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ثم يجيء قوم تسبق شهادة أحدهم يمينه ويمينه شهادته (٢) أ قال إبراهيم الكانوا يضربوننا على الشهادة والعهد ونحن صغار كي يؤتى بهما على الوجه المرضى الشرعي.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٢٦٥١) ومسلم (٢٥٣٥) من حديث عمران.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٢٥٣٢) من حديث ابن مسعود.

# ما جاء في ذمة الله وذمة نبيه

وقول الله تعالى: ﴿ وَأُوفُواْ بِعَهْدِ ٱللَّهِ إِذَا عَنهَدتُكُمْ وَلَا نَنقُضُواْ ٱلْأَيْمَنَ بَعْدَ تَوْكِيدِهَا﴾ [النحل: ٩١].

عن بريدة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ كان إذا أمَّر أميراً على جيش أو سرية أوصاه بتقوى الله ومن معه من المسلمين خيراً، فقال: «اغزوا بسم الله، في سبيل الله، قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا، ولا تمثلوا، ولا تقتلوا وليداً، وإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال \_ أو خلال \_ فأيتهن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، ثم ادعهم إلى الإسلام فإن هم أجابوك فاقبل منهم، ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين، وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين، وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين، يجري عليهم حكم الله تعالى، ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أبوا فاسألهم الجزية، فإن هم أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، فإن هم أبوا فاستعن بالله وقاتلهم. وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه، ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك، فإنكم إن تخفروا ذممكم وذمة أصحابكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة نبيه. وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله، فلا تنزلهم على حكم الله، ولكن أنزلهم على حكمك. فإنك لا تدري، أتصيب حكم الله فيهم أم لا؟» رواه مسلم.

فيه مسائل:

الأولى: الفرق بين ذمة الله وذمة نبيه، وذمة المسلمين.

الثانية: الإرشاد إلى أقل الأمرين خطراً.

الثالثة: قوله: «اغزوا بسم الله في سبيل الله».

الرابعة: قوله: «قاتلوا من كفر بالله».

الخامسة: قوله: «استعن بالله وقاتلهم».

السادسة: الفرق بين حكم الله وحكم العلماء.

السابعة: في كون الصحابي يحكم عند الحاجة بحكم لا يدري أيوافق حكم الله أم لا؟

باب ما جاء في بيان أجر من حفظ ذمة الله وذمة رسوله ﷺ

وكبر إثم من خفر ذمة الله وذمة رسوله على من الكتاب والسنة. أما الكتاب فذلك قوله تعالى: ﴿ وَأُوفُوا بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَلَهَ مَا الكتاب فذلك قوله تعالى: ﴿ وَأُوفُوا بِعَهْدِ اللّهِ إِذَا عَلَهَ دَتُمْ وَلَا نَنقُضُوا الْأَيْمَنَ بَعَد تَوْكِيدِهَا ﴾ [النحل: ٩١]. فأمر الله تعالى بحفظ العهد والوفاء به، ونهى عن نقض الأيمان بعد توكيدها، وذكر تعالى مآل الغدر ونقض الأيمان في قوله تعالى: ﴿ وَلَا نَنَّذِذُوا الْيَمَانَكُمْ دَخَلًا بَيْنَكُمْ مَنْزِلَ قَدَمُ اللّهُ مَا وَنَدُوقُوا السُّومَ بِمَا صَدَدتُهُ عَن سَيِيلِ اللّهِ والنقلية والنقلية وتجارب سَيِيلِ اللّهِ والنقلية والنقلية وتجارب الأمم الماضية أن الغدر، ونقض الأيمان، وخفر الذمة ما يورث إلا شرَّا.

إياك والغدر كم من غادر وقع يقول يا ليت لم أغدر وليس له أيضاً ولا تنقضوا الأيمان مدخلاً كن ناصحاً وصدوقاً موفياً فطناً

في شر ما كان قبل الغدر متخذل فك من الشر والخسران والخذل تزل أقدام ناس بعد ذا الدخل الصدق يعلو ونقض القول في السفل

كن ناصحاً وصدوقاً موفياً فطناً الصدق يعلو ونقض القول في السفل فكم محنة نزلت بالمسلمين بسبب شيء من ذلك رأيناه عياناً وسماعاً ولكن أين أولوا الألباب والأبصار ليعتبروا ولم يخذل المسلمون قديماً وحديثاً وسلط عليهم العدو وتشتتوا واختلوا إلا به وأمثاله من المعاصي ولكن لا حول ولا قوة إلا بالله، وأرجو أن الله يتوب على المسلمين ويوفقهم لما يحب ويرضى ويظهرهم على أعداء الدين في مشارق الأرض ومغاربها إنه على كل شيء قدير وبالإجابة جدير.

وأما من السنة وعن بريدة قال: كان رسول الله عليه إذا أمر أميراً على جيش أو سرية أوصاه بتقوى الله ومن معه من

المسلمين خيراً فقال: «اغزوا بسم الله في سبيل الله قاتلوا من كفر بالله، اغزوا ولا تغلوا ولا تغدروا ولا تمثلوا ولا تقتلوا وليداً فإذا لقيت عدوك من المشركين فادعهم إلى ثلاث خصال أو خلال فأيتهن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم: ثم ادعهم إلى الإسلام فإن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم ثم ادعهم إلى التحول من دارهم إلى دار المهاجرين وأخبرهم أنهم إن فعلوا ذلك فلهم ما للمهاجرين وعليهم ما على المهاجرين، فإن أبوا أن يتحولوا منها فأخبرهم أنهم يكونون كأعراب المسلمين يجري عليهم حكم الله ولا يكون لهم في الغنيمة والفيء شيء إلا أن يجاهدوا مع المسلمين، فإن هم أبوا فاسألهم الجزية فإن أجابوك فاقبل منهم وكف عنهم، فإن هم أبوا فاستعن بالله وقاتلهم، وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوا أن تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه فلا تجعل لهم ذمة الله وذمة نبيه ولكن اجعل لهم ذمتك وذمة أصحابك، فإنكم إن تخفروا ذممكم وذمم أصحابكم أهون من أن تخفروا ذمة الله وذمة نبيه، وإذا حاصرت أهل حصن فأرادوك أن تنزلهم على حكم الله فلا تنزلهم على حكم الله ولكن أنزلهم على حكمك فإنك لا تدري أتصيب فيهم حكم الله أم لا»، رواه مسلم (١).

قلت: وفي هذا دليل على جواز الاجتهاد لمن له قوة على

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (١٧٣١) من حديث بريدة.

ذلك، وأيضاً فيه دليل على أن المجتهد يخطىء ويصيب، والخطأ إذا كان باجتهاد وعلم مغفور بل له على ذلك أجر إذا كانت النية صالحة ناصحة لله تعالى ولدينه ولرسوله.

قال في فتح الباري: إن المصير إلى الرأي إنما يكون عند فقد النص وإلى هذا يومىء قول الشافعي فيما أخرجه البيهقي بسند صحيح إلى أحمد بن حنبل، سمعت الشافعي يقول: القياس عند الضرورة. ومع ذلك فليس القائل برأيه على ثقة من أنه وقع على المراد من الحكم في نفس الأمر وإنما عليه بذل الوسع في الاجتهاد ليؤجر، فمتى قصر المجتهد في اجتهاده أثم وفاقاً لتركه الواجب عليه من بذل وسعه فيه.

قلت: القياس بيانه وتفسيره على ما فسره البخاري قال: باب من شبه أصلاً معلوماً بأصل مبين. قلت: وذلك كما قال النبي اللهم للمرأة لما أخبرته أن أباها لم يحج: «أرأيت لو كان علي أبيك دين أكنت تقضيه؟ قالت: نعم، قال: فالله أحق بالقضاء»(١). فهذا هو عين القياس بطريق الأولوية.

قال في فتح الباري: إنما سكت النبي على في أشياء مفصلة ليس لها أصل في الشريعة فلابد فيها من الاطلاع إلى الوحي، وإلا فقد شرع على لأمته القياس وأعلمهم كيفية الاستنباط في مسائل لها أصول ومعان، فيريهم كيف يصنعون فيما لا نص فيه، والقياس هو تشبيه ما لا حكم فيه بما فيه حكم في المعنى، وقد شبه على الحمر بالخيل فقال: «ما أنزل الله شيئاً إلا هذه الآية الجامعة، ﴿فمن يعمل مثقال ذرة شرًا يره﴾. [الزلزلة: ٧]. وقال للمرأة

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٦٦٩٩) من حديث ابن عباس.

التي أخبرته أن أباها لم يحج: «لو كان على أبيك دين أكنت قاضيته فالله أحق بالقضاء». انتهى كلامه في البخاري. عن عمرو بن العاص أنه سمع رسول الله على يقول: «إذا حكم الحاكم فاجتهد ثم أصاب فله أجران، وإذا حكم فاجتهد ثم أخطأ فله أجر»(١). انتهى.

قلت: الأصول أربعة: الكتاب، والسنة، والقياس عند فقد النص على ما مضى أي بطريق الأولوية، والإجماع.

قال ابن حجر العسقلاني في شرح البخاري: الإجماع اتفاق المجتهدين من أمة محمد على أمر من الأمور الدينية بشرط أن يكون بعد وفاته على فخرج بالمجتهدين العوام فإنه لا عبرة باتفاقهم.

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٧٣٥٢) ومسلم (١٧١٦) من حديث عمرو بن العاص.

## باب

## ما جاء في الإقسام على الله

عن جندب بن عبدالله رضي الله عنه قال: قال رسول الله عنه قال رجل: والله لا يغفر الله لفلان، فقال الله عز وجل: من ذا الذي يتألى عليّ أن لا أغفر لفلان؟ إني قد غفرت له وأحبطت عملك» رواه مسلم.

وفي حديث أبي هريرة أن القائل رجل عابد، قال أبو هريرة: تكلم بكلمة أوبقت دنياه وآخرته.

فيه مسائل:

الأولى: التحذير من التألي على الله.

الثانية: كون النار أقرب إلى أحدنا من شراك نعله.

الثالثة: أن الجنة مثل ذلك.

الرابعة: فيه شاهد لقوله «إن الرجل ليتكلم بالكلمة»

إلخ .

الخامسة: أن الرجل قد يغفر له بسبب هو من أكره الأمور إليه.

باب ما جاء في بيان الإقسام على الله وإثمه وعقوبته

شرح الباب

أما بيانه وعن جندب بن عبدالله قال: قال رسول الله عز «قال رجل: والله لا يغفر الله لفلان، فقال الله عز وجل: من ذا الذي يتألى عليّ أن لا أغفر لفلان إني قد غفرت له وأحبطت عملك». رواه مسلم (١).

وأما إثمه وعقوبته قوله: وأحبطت عملك كفى به إثما وعقوبة، فالمؤمن ما يفعل فعلاً ولا يقول قولاً إلا وينظر هل هو شرعي أم لا، وإن لم ينظر فلابد أن يغفل ويقع في هذا الخطر وأمثاله كما قال راله الناسخة من سخط الله ما كان يظن أن تبلغ ما بلغت يكتب الله بها سخطه إلى يوم يلقاه». رواه الترمذي (٢). وصححه.

وعن أبي هريرة مرفوعاً: «أن العبد يتكلم بالكلمة من سخط الله ما يتبين فيها يزل بها إلى باب النار أبعد مما بين المشرق والمغرب»، أخرجه الشيخان في صحيحيهما<sup>(٣)</sup>.

وفيه تنبيه على أن الرجل قد يغفر له بسبب هو أكره الأمور إليه.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۲۲۱) من حديث جندب.

<sup>(</sup>٢) أخرجه الترمذي (٢٣١٩) وابن ماجه (٣٩٦٩) من حديث بلال بن الحارث.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري (٣٠٨/١١) ومسلم (٢٩٨٨) من حديث أبي هريرة.

لا يستشفع بالله على خلقه

عن جبير بن مطعم رضي الله عنه قال: جاء أعرابي إلى النبي على فقال: يا رسول الله: نهكت الأنفس، وجاع العيال، وهلكت الأموال، فاستسق لنا ربك، فإنا نستشفع بالله عليك وبك على الله، فقال النبي على: «سبحان الله! سبحان الله! منا زال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه؛ ثم قال النبي على: «ويحك، أتدري ما الله؟ إن شأن الله أعظم من ذلك، إنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه» وذكر الحديث. رواه أبو داود.

فيه مسائل:

الأولى: إنكاره على من قال: نستشفع بالله عليك.

الثانية: تغيره تغيراً عرف في وجوه أصحابه من هذه

الكلمة.

الثالثة: أنه لم ينكر عليه قوله: «نستشفع بك على الله».

الرابعة: التنبيه على تفسير «سبحان الله».

الخامسة: أن المسلمين يسألونه الاستسقاء.

باب ما جاء في بيان أنه لا يستشفع بالله على أحد من خلقه

شرح الباب

ومن يستشفع بالله على خلقه فإنه مَا عَظَّمَ الله، وما درى ما شأن الله تعالى بل جهل عظمته، وكبرياءه، وجلال قدره.

ومعلوم بالضرورة العقلية والنقلية لو أن لَمَعَ له لَمْعَةٌ من ذلك لما استشفع بالله الذي لم يلد ولم يولد، ولم يكن له كفوا أحد، الكامل من كل الوجوه، المنزه عن النقائص والعيوب المتصلة والمنفصلة، الذي ليس كمثله شيء وهو السميع البصير ـ على أحد من خلقه المقهور المدبر.

عن جبير بن مطعم قال: جاء أعرابي إلى النبي عَلَيْهُ فقال: يا رسول الله هلكت الأنفس وجاع العيال وهلكت الأموال فاستسق لنا ربك فإنا نستشفع بالله عليك وبك على الله، فقال النبي عَلَيْهُ: «سبحان الله سبحان الله، فما زال يسبح حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه ثم قال: ويحك أتدري ما الله إن شأن الله أعظم من ذلك إنه لا يستشفع بالله على أحد». رواه أبو داود (١).

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (٤٧٢٦) من طريق محمد بن إسحاق عن يعقوب بن عتبة عن جبير بن محمد بن جبير بن مطعم عن أبيه عن جده.

باب

ما جاء في حماية النبي ﷺ حمى التوحيد، وسده طرق الشرك

عن عبدالله بن الشخير رضي الله عنه، قال: انطلقت في وفد بني عامر إلى النبي ﷺ فقلنا: أنت سيدنا، فقال: «السيد الله تبارك وتعالى». قلنا: وأفضلنا فضلاً، وأعظمنا طولاً؛ فقال: «قولوا بقولكم، أو بعض قولكم، ولا يستجرينكم الشيطان» رواه أبو داود بسند جيد.

وعن أنس رضي الله عنه، أن ناساً قالوا: يا رسول الله: يا خيرنا وابن خيرنا، وسيدنا وابن سيدنا، فقال: «يا أيها الناس، قولوا بقولكم، أو بعض قولكم، ولا يستهوينكم الشيطان، أنا محمد، عبدالله ورسوله، ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل». رواه النسائي بسند جيد.

فيه مسائل:

الأولى: تحذير الناس من الغلو.

الثانية: ما ينبغي أن يقول من قيل له: أنت سيدنا.

الثالثة: قوله: «ولا يستجرينكم الشيطان» مع أنهم لم يقولوا إلا الحق.

الرابعة: قوله: «ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي».

باب ما جاء في بيان حماية المصطفى ﷺ حمى التوحيد شرح الباب

وكشفه غمائم الشبه عن أفق أذهان أهل التجريد وسله كل طريق يوصل إلى الشرك وكل ما يؤول إليه امتثالاً لأمر ربه القادر المقتدر (يا أيها المدثر. قم فأنذر. وربك فكبر. وثيابك فطهر. والرجز فاهجر). [المدثر: ١ - ٥]. فهو شخ شأنه وطريقته الدعوة إلى الله بالجد والجهد وما كان يبالي بما يأتيه من الأذى ممتثلاً لقول ربه تعالى: (فاصبر كما صبر أولوا العزم من الرسل). [الأحقاف: ٣٥].

عن عبدالله بن الشخير قال: انطلقت في وفد بني عامر إلى رسول الله ﷺ فقلنا: أنت السيد فقال: «إنما السيد الله تبارك وتعالى».

قلت: لَمّا أَنَّهُمْ قالوا: أنت السيد ـ معرفاً بالألف واللام ـ قال لهم الرسول على: السيد الله وذلك أن المحلى بالألف واللام إذا أطلق يترقى الذهن ويبتدر إلى ما هو أعظم وهذا يرى بديهة العقل والاستقراء، كما أن لفظ: «المدينة» إذا أطلق ما يبتدر الذهن إلا إلى ما هو أعظم في المدائن وهو مدينة الرسول على دون المدائن اللاتي سواها، وأما غير المحلى بالألف واللام فلا، كما تقول رأيت مدينة بالتنوين أو تضيفه تقول مدينة بغداد أو مدينة البصرة والله أعلم فلما علموا عدم رضى الرسول على بما قالوا رجعوا من قولهم ذاك إلى غيره قال: قلنا: وأفضلنا فضلاً وأعظمنا طولاً فقال: «قولوا بقولكم أو بعض قولكم ولا يستهوينكم الشيطان». رواه أبو داود» (۱). وعن أنس أن ناساً قالوا: يا رسول الله يا خيرنا

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة (٢٤٧) وأحمد (٢٥/٤) عن مطرف بن =

وابن خيرنا وسيدنا وابن سيدنا فقال رسول الله عَلَيْهِ: «يا أيها الناس» خطاباً للكل لأنه مرسل للناس جميعاً فيلزمه التبليغ للجميع، قال تعالى: ﴿قل يا أيها الناس إني رسول الله إليكم جميعاً﴾.

«قولوا بقولكم» وهذا يقرر ما ذكرت من أن المحلى بالألف واللام عند الإطلاق يبتدر الذهن إلى ما هو أعظم، وعند التنكير أو الإضافة فلا، فلهذا لما قالوا: أنت السيد قال: السيد الله، ولما قالوا: أنت سيدنا بالإضافة قال: قولوا بقولكم.

"ولا يستهوينكم الشيطان، أنا محمد: عبدالله ورسوله، ما أحب أن ترفعوني فوق منزلتي التي أنزلني الله عز وجل". رواه النسائي بسند جيد (١). ومن حمايته على حمى التوحيد قوله لجويرية لما قالت: وفينا رسول الله يعلم ما في غد قال على: «دعي هذا وقولي ما كنت تقولين" (٢). أي لا تقولي لي ما لست له بأهل، فإن علم الغيب حق الله لا يعلمه إلا هو كما قال: ﴿وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو ﴾. [الأنعام: ٥٩]. وقوله: ﴿قل لا يعلم من في السموات والأرض الغيب إلا الله ﴾. [النمل: ٦٥]. وقوله تعالى: ﴿لو كنت أعلم الغيب لاستكثرت من الخير وما مسني السوء ﴾. [الأعراف: ١٨٨].

عبدالله بن الشخير عن أبيه.

<sup>(</sup>١) أخرجه النسائي في عمل اليوم والليلة (٢٥٠) من حديث أنس.

<sup>(</sup>۲) رواه البخاري (۲۰۰۱ و۵۱۲۷).

يا معاذ ولو كنت آمراً أحداً أن يسجد لأحد لأمرت المرأة أن تسجد لزوجها من عظم حقه عليها، يا معاذ أرأيت إن مررت بقبري أكنت تسجد؟ قال: لا، قال: فلا تفعل»(١).

ومنها ما ثبت في الصحيح من حديث جابر أن رسول الله ﷺ صلى بأصحابه قاعداً لمرض كان به، فصلوا قياماً فأمرهم بالجلوس وقال: «لا تعظموني كما تعظم النصارى بعضهم بعضاً»(٢).

وقال: «من سره أن يتمثل له الرجال قياماً فليتبوأ مقعده من النار»(٣).

ومنها ما ثبت في الصحيح عن زيد بن خالد قال: صلى بنا رسول الله صلاة الصبح بالحديبية على أثر سماء من الليل فقال: «أتدرون ماذا قال ربكم الليلة؟ قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: قال تعالى: أصبح من عبادي مؤمن بي وكافر فأما من قال: مطرنا بفضل الله ورحمته فذلك مؤمن بي كافر بالكوكب، ومن قال: مطرنا بنوء كذا وكذا فذلك كافر بي مؤمن بالكوكب(٤).

ومنها ما ورد في السنن أن أعرابيًا قال للنبي ﷺ: جهدت الأنفس وجاع العيال وهلك المال فادع لنا فإنا نستشفع بك على الله وبالله عليك، فسبح رسول الله حتى عرف ذلك في وجوه أصحابه فقال ﷺ: «ويحك أتدري ما الله، إن شأن الله أعظم من ذلك إنه لا يستشفع

<sup>(</sup>۱) أخرجه ابن ماجه (۱۸۵۳) وأحمد (۴/ ۳۸۱) من حديث عبدالله بن أوفى. وله شواهد كثيرة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٤١٣) من حديث جابر بلفظ: «إن كدتم آنفاً لتفعلون فعل فارس والروم يقومون على ملوكهم وهم قعود فلا تفعلوا...».

<sup>(</sup>٣) أخرجه أبو داود (٥٢٢٩) والترمذي (٢٧٥٥) من حديث معاوية.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه.

ﺑﺎﻟﻠﻪ ﻋﻠﻰ ﺃﺣﺪ». رواه أبو داود<sup>(١)</sup>.

ومنها ما خرج البخاري في صحيحه أن النبي على قال: «لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم فإنما أنا عبد فقولوا عبدالله ورسوله»(٢).

ومنها قوله ﷺ: «اللهم لا تجعل قبري وثناً يعبد من دون الله، اشتد غضب الله على قوم اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد»(٣).

ومنها في صحيح مسلم عن جندب بن عبدالله البجلي قال: سمعت رسول الله على قبل أن يموت بخمس وهو يقول: "إني أبرأ إلى الله أن يكون لي منكم خليل فإن الله قد اتخذني خليلاً كما اتخذ إبراهيم خليلاً، ولو كنت متخذاً منكم خليلاً لاتخذت أبا بكر خليلاً، ألا وإن من كان قبلكم يتخذون قبور أنبيائهم مساجد ألا فلا تتخذوا القبور مساجد فإني أنهاكم عن ذلك»(٤).

ومنها ما ثبت عن عائشة وعبدالله بن عباس ـ رضي الله عنهم ـ قالا: لما نزل برسول الله طفق يطرح خميصة له على وجهه، فإذا اغتم كشفها فقال وهو كذلك: «لعنة الله على اليهود والنصارى اتخذوا قبور أنبيائهم مساجد» يحذر ما صنعوا. متفق عليه (٥).

ومنها ما روى الإمام أحمد في مسنده بإسناد جيد عن عبدالله بن مسعود أن النبي على قال: «إن من شرار الناس من تدركهم الساعة وهم

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٤) تقدم تخریجه.

<sup>(</sup>٥) تقدم تخریجه.

أحياء والذين يتخذون القبور مساجد»(١).

ومنها ما ثبت عن ابن عباس \_ رضي الله عنه \_ قال: لعن رسول الله عليه الله الله المساجد والسرج. رواه أحمد وأهل السير(٢).

ومنها ما ثبت في صحيح مسلم عن أبي مرثد الغنوي أن رسول الله على قال: «لا تجلسوا على القبور ولا تصلوا إليها».

ومنها ما روى مسلم في صحيحه عن أبي الهياج الأسدي قال: قال لي علي: ألا أبعثك على ما بعثني رسول الله ﷺ، ألا تدع تمثالاً إلا طمسته ولا قبراً مشرفاً إلا سويته (٣).

ومنها ما روى مسلم في صحيحه عن جابر قال: نهى رسول الله عن تجصيص القبور وأن يقعد عليه أو يبنى عليه بناء<sup>(٤)</sup>.

ومنها ما روى أبو داود في سننه عن جابر أن رسول الله ﷺ نهى أن تجصص القبور وأن يكتب عليها، قال الترمذي (٥): حديث حسن صحيح.

وفي سنن أبي داود من حديث جابر أن رسول الله ﷺ نهى أن تجصص القبور (٦٠) أو يزاد عليها.

هذا حماية المصطفى ﷺ حمى التوحيد، وقد آل الأمرحتى جصصوا القبور، وبنوا عليها، وجعلوا لها سدنة، فينذرون لها،

<sup>(</sup>١) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٢) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تقدم تخريجه.

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم (٩٧٠) (٩٤).

<sup>(</sup>٥) أخرجه الترمذي (١٠٥٢) من حديث جابر.

<sup>(</sup>٦) أخرجه أبو داود (٣٢٢٦) من حديث جابر.

ويذبحون عندها، ويستشفون، ويخضعون، ويركعون، ويسجدون عندها، ثم آل الأمر بهؤلاء المشركين أن شرعوا للقبور حجَّا، ووضعوا مناسك حتى صَنَّفَ بعضهم من غلاتهم في ذلك كتاباً وسماه (مناسك حج المشاهد) مضاهاة منه بالقبور لبيت الله الحرام، ولا يخفى أن هذا مفارقة لدين الإسلام ودخول في دين عباد الأصنام.

قال ابن تيمية \_ رحمه الله \_: «اعلم أن العبادة مبناها على الاتباع لا على الابتداع فليس لأحد أن يشرع من الدين ما لم يأذن به الله ألا ترى أنه ليس لأحد أن يصلي إلى قبر الرسول على ويقول: هو أحق بالصلاة إليه من الكعبة وقد ثبت عنه في الصحيح أنه قال: «لا تجلسوا على القبور ولا تصلوا إليها»(١). مع أن طائفة من غلاة العباد يصلون إلى قبور شيوخهم بل يستدبرون القبلة ويصلون إلى قبر الشيخ ويقولون هذه قبلة الخاصة والكعبة قبلة العامة، وآخرون أمثل من هؤلاء يرون الصلاة عند قبور شيوخهم أفضل من الصلاة في المساجد حتى المسجد الحرام والمسجد الأقصى، وكثير من الناس يرى أن الدعاء عند قبور الأنبياء والصالحين أفضل من الدعاء في المساجد ويرى الصلاة في المساجد المبنية على القبور أفضل من الصلاة في المساجد التي لا قبور فيها، وهذا كله مما علم جميع أهل العلم بدين الإسلام أنه مناف لشريعة الإسلام، وأنه لم ينقله أحد من علماء الأمة بل هم متفقون على أنه لا فضيلة للصلاة عند القبور، ولا في المساجد التي على القبور التي تسمى المشهد بل ذلك مخالف لله ولرسوله ولشرعه كما مضى في الأحاديث المتقدمة مع أن طائفة من الغالية من الشيعة ومن المنتسبين إلى السنة يرون السفر إلى القبور حجًّا، وقد صنف ابن

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٩٧٢) من حديث أبي مرثد.

النعمان المفيد شيخ الرافضة كتاباً سماه «مناسك حج المشاهد» وجعلوا فيها من العبادات ما هو أعظم من العبادات المشروعة في المسجد الحرام، ومن هؤلاء من يقول: إن الحج إلى القبور أفضل ويعظمها أعظم من حج البيت العتيق إلى أمثال هذه الأمور التي ابتدعها أهل الضلال وكثير من وقع فيها من الرجال، وقد صنف طائفة من المتفلسفة في هذا، فانظر إلى هذا التباين العظيم بين ما شرعه الرسول ﷺ وبين ما شرعه هؤلاء المقتدون بالمشركين والمتمسكون بهدي الشياطين وقصدوه من اتخاذ القبور مساجد وبناء المساجد عليها، وإيقافهم الوقوف على إيقاد السرج والقناديل عليها، وجعلهم القبور عيداً وتجصيص القبور والبناء عليها من الأحجار والآجر والجص والكتابة عليها وغير ذلك مما نشاهد عياناً وسماعاً، هذا فعل هؤلاء، والذي ثبت عنه على في زيارة القبور ما ذكره مسلم في صحيحه عن عائشة \_ رضى الله عنها \_ أن جبريل أتى رسول الله ﷺ فقال: إن ربك يأمرك أن تأتي أهل البقيع فتستغفر لهم، قالت: قلت: كيف أمرك يا رسول الله؟ قال: «قولي: السلام على أهل الديار من المؤمنين والمسلمين ويرحم الله المستقدمين منا والمستأخرين وإنا إن شاءالله بكم لاحقون»(١). وفي الصحيح أيضاً عن سليمان بن بريدة عن أبيه قال: كان رسول الله ﷺ يعلمهم إذا خرجوا إلى المقابر أن يقولوا: «السلام على أهل الديار، وفي لفظ: السلام عليكم أهل الديار من المؤمنين والمسلمين وإنا إن شاءالله بكم لاحقون نسأل الله لنا ولكم العافية»(٢). وروى الإمام أحمد والنسائي عن بريدة قال: قال رسول

<sup>(</sup>١) أخرجه مسلم (٢/ ٦٧١/ عبدالباقي) من حديث عائشة.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم (٩٥٧) من حديث بريدة.

الله ﷺ: «كنت نهيتكم عن زيارة القبور فمن أراد أن يزور فليزر ولا تقولوا هجراً» (١). ومن أعظم الهجر الشرك عندها قولاً وفعلاً» انتهى.

<sup>(</sup>۱) أخرجه النسائي (۲۸۰/۱ و۲۸۲) وأحمد (۳۵۰، ۳۵۰، ۳۵۰) من حديث بريدة، والجملة الأولى «كنت نهيتكم عن زيارة القبور» أخرجه مسلم (۹۷۷).

## جاء في قول الله تعالى

﴿ وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة ﴾. [الزمر: ٦٧].

عن ابن مسعود رضي الله عنه قال: جاء حبر من الأحبار إلى رسول الله على فقال: يا محمد! إنا نجد أن الله يجعل السماوات على إصبع، والأرضين على إصبع، والشجر على إصبع، والماء على إصبع، والثرى على إصبع، وسائر الخلق على إصبع، فيقول: أنا الملك. فضحك النبي على حتى بدت نواجذه، تصديقاً لقول الحبر، ثم قرأ رسول الله على: ﴿وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة ﴾. [الزمر: ١٧].

وفي رواية لمسلم: والجبال والشجر على إصبع، ثم يهزهن فيقول: أنا الملك، أنا الله. وفي رواية للبخاري: يجعل السماوات على إصبع، والماء والثرى على إصبع؛ وسائر الخلق على إصبع، أخرجاه.

ولمسلم عن ابن عمر مرفوعاً: «يطوي الله السماوات يوم القيامة، ثم يأخذهن بيده اليمنى، ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟ ثم يطوي الأرضين السبع ثم يأخذهن بشماله، ثم يقول: أنا الملك، أين الجبارون؟ أين المتكبرون؟».

وروي عن ابن عباس، قال: (ما السماوات السبع والأرضون السبع في كف الرحمن إلا كخردلة في يد أحدكم).

وقال ابن جرير: حدثني يونس، أنبأنا ابن وهب، قال: قال ابن زيد: حدثني أبي، قال: قال رسول الله على: «ما السماوات السبع في الكرسي إلا كدراهم سبعة ألقيت في ترس» قال: وقال أبو ذر رضي الله عنه: سمعت رسول الله على يقول: «ما الكرسي في العرش إلا كحلقة من حديد ألقيت بين ظهراني فلاة من الأرض».

وعن ابن مسعود قال: (بين السماء الدنيا والتي تليها خمسمائة عام، وبين كل سماء خمسمائة عام، وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة عام، وبين الكرسي والماء خمسمائة عام، والعرش فوق الماء، والله فوق العرش، لا يخفى عليه شيء من أعمالكم). أخرجه ابن مهدي عن حماد بن سلمة، عن عاصم، عن زر، عن عبدالله، ورواه بنحوه المسعودي عن عاصم، عن أبي وائل، عن عبدالله. قاله الحافظ الذهبي رحمه الله تعالى، قال: وله طرق.

وعن العباس بن عبدالمطلب رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «هل تدرون كم بين السماء والأرض؟» قلنا: الله ورسوله أعلم قال: «بينهما مسيرة خمسمائة سنة، ومن كل سماء إلى سماء مسيرة خمسمائة سنة وكثف كل

سماء خمسمائة سنة، وبين السماء السابعة والعرش بحر بين أسفله وأعلاه كما بين السماء والأرض، والله سبحانه وتعالى فوق ذلك، وليس يخفى عليه شيء من أعمال بني آدم» أخرجه أبو داود وغيره.

فيه مسائل:

الأولى: تفسير قوله: ﴿والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة﴾. [الزمر: ٦٧].

الثانية: أن هذه العلوم وأمثالها باقية عند اليهود الذين في زمنه عليه لم ينكروها ولم يتأولوها.

الثالثة: أن الحبر لما ذكرها النبي ﷺ، صدقه، ونزل القرآن بتقرير ذلك.

الرابعة: وقوع الضحك من رسول الله ﷺ، لما ذكر الحبر هذا العلم العظيم.

الخامسة: التصريح بذكر اليدين، وأن السماوات في اليد اليمنى، والأرضين في الأخرى.

السادسة: التصريح بتسميتها الشمال.

السابعة: ذكر الجبارين والمتكبرين عند ذلك.

الثامنة: قوله: «كخردلة في كف أحدكم».

التاسعة: عظمة الكرسي بالنسبة إلى السماوات.

العاشرة: عظم العرش بالنسبة إلى الكرسي.

الحادية عشرة: أن العرش غير الكرسي والماء.

الثانية عشرة: كم بين كل سماء إلى سماء.

الثالثة عشرة: كم بين السماء السابعة والكرسي.

الرابعة عشرة: كم بين الكرسي والماء.

الخامسة عشرة: أن العرش فوق الماء.

السادسة عشرة: أن الله فوق العرش.

السابعة عشرة: كم بين السماء والأرض.

الثامنة عشرة: كثف كل سماء خمسمائة عام.

التاسعة عشرة: أن البحر الذي فوق السماوات بين أعلاه وأسفله مسيرة خمسمائة عام. والله سبحانه وتعالى أعلم.

باب ما جاء في بيان أن الناس مِنْ ظُلْمِهِم وجَهْلِهِم ما قدروا الله شرح الباب ما جاء في بيان أن الناس مِنْ ظُلْمِهِم وجَهْلِهِم ما قدروا الله شرح الباب

الذي هو أهله ويستحقه بل إنهم فعلوا به تعالى بنقيض ما هو لازم عليهم، عقلاً، ونقلاً، أصلاً، وفرعاً، كما في الحديث الإلهي: «أنا والثقلين في نبأ عظيم أخلق ويعبد غيري، أرزق ويشكر غيري، خيري إليهم نازل وشرهم إلي صاعد»(١). الحديث.

فمن ظلمهم وجهلهم تفرقوا واختلفوا وفرقوا دينهم وكانوا شيعاً على غير هدي كل حزب بما لديهم فرحون، ولم يلتفتوا إلى ما هو أولى وألزم عليهم من اتباع أمر سيدهم وعدم مخالفته ومشاققته، بل اتبع الذين ظلموا أهواءهم بغير علم، فمنهم من أذعن بالصانع الخلاق بالجنان وجحده باللسان ظلماً وعلوًا كفرعون ونمرود، قال تعالى: ﴿وجحدوا بها واستيقنتها أنفسهم ظلماً وعلوًا ﴾.

ومنهم من أذعن بالجنان وأقر باللسان وشهد بالربوبية وأشرك في الألوهية كما قال تعالى: ﴿ولئن سألتهم من خلق السموات والأرض ليقولن خلقهن العزيز العليم﴾.

ومنهم من يجعل الله خالق الخير ويجعل خالق الشر أهْرَمَنْ يعني الشيطان منزها الله عن الشر بزعمهم، ووقعوا في شر من ذلك وهو جعل خالقين في الكون سبحانه وتعالى، فهم كانوا كالمستجير من الرمضاء إلى النار كالمجوس وأشباههم.

ومنهم من أنكروا قضاء الله وقدره كالقدرية الذين يقولون لا دخل لقدرة الله في أفعال العباد وتبعهم الجهمية على ذلك.

<sup>(</sup>١) عزاه السيوطي في الجامع إلى الحكيم والبيهقي في الشعب من حديث أبي الدرداء.

ومنهم من نسب الطاعة والمعصية والكفر والتوحيد والإيمان والنفاق إلى الله تعالى وتقدس، وقال: إن الإنسان مجبور على أفعاله ولا قدرة للعبد أصلاً كالجبرية.

ومنهم من وصفه بالنقص والعيب وقال: إنه الوجود المطلق مجرداً عن الأوصاف جميعها لا يعلم ولا يسمع ولا يبصر ولا يختار ولا يشاء وهو ابن سينا ومن نسب إلى أرسطو اليوناني ووافقتهم الجهمية على ذلك إلا أن الجهمية يصفونه بأنه الذات المجردة عن الصفات.

ومنهم من يستخفي من الناس ولا يستخفي من الله فكأن الله تعالى عنده أهون الناظرين كالمنافقين كما قال تعالى: ﴿يستخفون من الله وهو معهم﴾. [النساء: ١٠٨]. ومنهم من ظن أن الله لا يعلم كثيراً مما يعمل كما قال تعالى: ﴿ولكن ظننتم أن الله لا يعلم كثيراً مما تعملون﴾. ﴿وذلكم ظنكم الذي ظننتم بربكم أرداكم فأصبحتم من الخاسرين﴾. [فصلت: ٢٢، ٢٣].

ومنهم من ظن بالله ظن السوء أن الله لا ينصر رسوله ولا يظهر دينه على سائر الأديان، وأن ما جرى ليس بقضائه وقدره، وأن قدره ليس لحكمة بالغة يستحق عليها الحمد.

ومنهم من يحب غير الله كحب الله الذي خلقه ورزقه ولا يستغني عنه طرفة عين، قال تعالى: ﴿ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب الله ﴾. ويخشون غير الله كخشية الله الذي بيده ملكوت كل شيء وهو القاهر فوق عباده وله الملك وله الحمد والأمر قال تعالى: ﴿إذا فريق منهم يخشون الناس كخشية الله أو أشد خشية ﴾. [النساء: ٧٧].

ومنهم من أنكر البعث ﴿زعم الذين كفروا أن لن يبعثوا قل بلى

وربي لتبعثن ثم لتنبؤن بما عملتم وذلك على الله يسير . [التغابن: ٧]. ومنهم اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله يطيعونهم فيما يحلون ما حرم الله ويحرمون ما أحل الله. قال تعالى: ﴿اتخذوا أحبارهم ورهبانهم أرباباً من دون الله والمسيح ابن مريم وما أمروا إلا ليعبدوا إلها واحداً . [التوبة: ٣١].

ومنهم من يبارز الله بالمحاربة يعادي أولياء الله الذين آمنوا وكانوا يتقون الشرك والمعاصي كما في الحديث الإلهي: «من عادى وليًّا فقد بارزني بالمحاربة»(١).

ومنهم من يوالي أعداءه بطاعته للشيطان قال تعالى: ﴿وَإِذَ قَلْنَا للمَلائكة اسجدوا لآدم فسجدوا إلا إبليس كان من الجن ففسق عن أمر ربه أفتتخذونه وذريته أولياء من دوني وهم لكم عدو بئس للظالمين بدلاً ﴾. [الكهف: ٥٠].

ومنهم من يعدل بربه غيره في العبادة قال تعالى: ﴿الله الذي خلق السموات والأرض وجعل الظلمات والنور ثم الذين كفروا بربهم يعدلون﴾. [الأنعام: ١].

ومنهم من يرضي الناس بسخط الله.

ومنهم من يتقدم بين يدي الله ورسوله في القول والحكم.

ومنهم من يجعل الله أهون الناظرين إليه.

ومنهم من يجاهر بالمعاصي ولم يرتدع.

ومنهم من يصر على المعاصي ولم يتب.

ومنهم من يأمن مكر الله. قال تعالى: ﴿فلا يأمن مكر الله إلا القوم الخاسرون﴾. [الأعراف: ٩٩].

ومنهم من يقنط من رحمة الله قال تعالى: ﴿وَمَنْ يَقْنُطُ مِنْ رَحِمَةُ

<sup>(</sup>١) رواه البخاري (٦٥٠٢).

ربه إلا الضالون﴾. [الحجر: ٥٦].

ومنهم ومنهم والكل ما قدر الله حق قدره كما يدل قول الله تعالى: ﴿وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون ﴾. [الزمر: ٦٧].

عن ابن مسعود قال: جاء رجل من الأحبار إلى النبي فقال: يا محمد إنا نجد أي في التوراة أن الله تعالى يجعل السموات على إصبع والأرضين على إصبع والماء على إصبع والثرى على إصبع فيهزهن فيقول: أنا الملك، فضحك النبي على حتى بدت نواجذه تصديقاً لقول الحبر، ثم قرأ: ﴿وما قدروا الله حق قدره والأرض جميعاً قبضته يوم القيامة والسموات مطويات بيمينه سبحانه وتعالى عما يشركون﴾. وفي رواية مسلم: والجبال والشجر على أصبع ثم يهزهن فيقول أنا الملك أنا الله. وفي رواية للبخاري: يجعل السموات على إصبع والماء والثرى على إصبع وسائر الخلق على إصبع أخرجاه (١).

ولمسلم عن ابن عمر \_ رضي الله عنهما \_: «يطوي الله السموات يوم القيامة ثم يأخذهن بيده اليمنى ثم يقول أنا الملك أين الجبارون أين المتكبرون ثم يطوي الأرضين

<sup>(</sup>١) أخرجه البخاري (٤٨١١) ومسلم (٢٧٨٦).

السبع ثم يأخذهن بشماله»(١).

وروي عن ابن عباس \_ رضي الله عنه \_ قال: «ما السموات السبع والأرضون السبع في كف الرحمن إلا كخردلة في كف أحدكم»، وقال ابن جرير: حدثني يونس أنا ابن وهب قال: قال ابن زيد حدثني أبي قال: قال رسول الله علي: «ما السموات السبع في الكرسي إلا كدراهم سبعة ألقيت في ترس» (٢)، قال: وقال أبو ذر \_ رضي الله عنه \_: سمعت رسول الله علي يقول: «ما الكرسي في العرش إلا كحلقة من حديد ألقيت بين ظهراني فلاة من الأرض» (٢).

وعن ابن مسعود قال: «بين السماء الدنيا والتي تليها خمسمائة عام وبين كل سماء خمسمائة عام وبين السماء السابعة والكرسي خمسمائة، والعرش فوق الماء والله فوق العرش لا يخفى عليه شيء من أعمالكم»، أخرجه ابن مهدي عن حماد بن سلمة عن عاصم عن زرّ عن عبدالله، ورواه بنحوه المسعودي عن عاصم عن أبي وائل عن عبدالله، قال الحافظ الذهبي وله طرق.

<sup>(</sup>۱) أخرجه مسلم (۲۷۸۸) من حديث ابن عمر. إلا لفظة: «بشماله» فقد تفرد بها عمر بن حمزة عن سالم عن ابن عمر الأسماء والصفات للبيهقي ص (۲۳٤). والذي في الصحيح عن ابن عمرو مرفوعاً أن يدي الله يمين ولم يسم شمالاً.

<sup>(</sup>٢) أخرجه ابن جرير (٣/ ٨٧) بهذا الإسناد. وعبدالرحمن بن زيد ضعيف.

<sup>(</sup>٣) أخرجه محمد بن أبي شيبة في العرش (٥٨) من طريق أحمد بن علي الأسدي عن المختار بن غسان العبدي عن إسماعيل بن سلم عن أبي إدريس الخولاني عن أبي ذر به.

وعن العباس بن عبدالمطلب قال: قال رسول الله على: «هل تدرون كم بين السماء والأرض؟ قلنا: الله ورسوله أعلم، قال: بينهما مسيرة خمسمائة عام وبين كل سماء إلى سماء مسيرة خمسمائة سنة وكثف كل سماء مسيرة خمسمائة سنة وبين السماء السابعة بحر بين أسفله وأعلاه كما بين السماء والأرض، والله تعالى فوق ذلك وليس يخفى عليه شيء من أعمال بني آدم». أخرجه أبو داود وغيره (۱).

اعلم أنك إذا علمت علم القين أن الله عالم بكل شيء قادر على كل شيء ما استعظمت أمراً من أمور الله قال تعالى: ﴿الله الذي خلق سبع سموات ومن الأرض مثلهن يتنزل الأمر بينهن لتعلموا أن الله على كل شيء قدير وأن الله قد أحاط بكل شيء علماً ﴾. [الطلاق: ١٦]. فهو فعال لما يريد من الأمر ﴿إنما أمره إذا أراد شيئاً أن يقول له كن فيكون﴾. [يس: ٨٢].

تمت

إذا كان رب العرش أرسل مرسلاً وقال: أطيعوا ما يقول رسولنا وإياكموا أن تخلفوا قوله ولو فكيف بقول الجهل: مالي سوى الذي بل قبلنا ناس مضوا هم أثمة إذا كنت لا تفهم من الهدي الهدى

وأنزل معه البينات ليعلما إذا كنت عبدي طائعاً لي مسلما أتتكم طواغيت يضلون من عمى أتى من ملالينا ومن هو مغمما وقد سطروا قول الرسول كما كما عليك بما قالوا ترى الحق مفهما

<sup>(</sup>۱) أخرجه أبو داود (۲۷۲۳) والترمذي (۳۳۲۰) وابن ماجه (۱۹۳) من طريق سماك بن حرب عن عبدالله بن عميرة عن الأحنف بن قيس عن العباس.

وأما ملاليكم ذوو الجهل والرشا وكتب تعاوية وسحر ليلقما فلا نحن نبغي الحكم منهم ولا ولا لأنهم أهل الضلالة والعمى هذه منظومة الشيخ المجاهد حامد بن محمد غفر لهما الله الصمد. والحمد لله رب العالمين.

يقول الفقير إلى عفو الله بكر بن عبدالله أبو زيد ابن غيهب القضاعي: إنه بتاريخ ٢٥/ ١٤١٧. انتهيت \_ بحمد الله وتوفيقه من التصحيح، والتعليق، حسب الوسع والطاقة \_ على هذا الشرح المبارك غفر الله لمؤلفه ورحمه، ونفع بكتابه هذا المسلمين، وأسأله سبحانه أن يثيبني على إحياء هذا الأثر النفيس وأن يكتب لي، ولمن ساعدني في المقابلة، والتصحيح، والتعليق خير الجزاء وأوفاه. آمين.

المصحح بكر بن عبدالله أبو زيد

## فهرس الموضوعات

| فحة   |              | الموضوع                 |
|-------|--------------|-------------------------|
| ٥     |              | مقدمة المحقق            |
| ٩     |              | مقدمة الشرح             |
| 19    |              | شرح البسملة             |
| 40    |              | كتاب التوحيد            |
| 44    |              | شرح التوحيد             |
| 37    |              | أنواع التوحيد           |
| 24    |              | باب في أنواع الشرك      |
|       |              |                         |
| 90    |              | شرح حدیث معاذ           |
| 1 • ٢ | فر من الذنوب | باب فضل التوحيد وما يك  |
| 1 . 0 |              | باب في بيان فضل التوحيد |
| 111   |              | إعرابُ لا إله إلا الله  |
| ۱۱۷   |              | معنى لا إله إلا الله    |
| 171   |              | حكم لا إله إلا الله     |
| 177   |              | حقوق لا إله إلاَّ الله  |
| 174   |              | حقيقة لا إله إلا الله   |
| 371   | •••••        | لازم لا إله إلا الله    |
| ۱۳۰   |              | ثمرة لا إله إلا الله    |
| ۱٤٠   |              | فضل لا إله إلا الله     |
| 1 8 0 |              | متممات لا إله إلا الله  |
| 187   |              | مقتضي لا إله إلا الله   |

| سفحة | الموضوع الم                                            |
|------|--------------------------------------------------------|
| 189  | باب من حقق التوحيد دخل الجنة                           |
| 177  | باب الخوف من الشرك                                     |
| 179  | باب الدعاء إلى شهادة أن لا إله إلا الله                |
| ١٨٥  | باب تفسير التوحيد                                      |
| 190  | باب من الشرك لبس الحلقة والخيط                         |
| 7.4  | باب ما جاء في الرقى والتمائم                           |
| ۲۱.  | باب من تبرك بشجرة أو حجر                               |
| 414  | باب ما جاء في الذبح لغير الله                          |
| 777  | باب لا يذبح لله بمكان يذبح فيه لغير الله               |
| 449  | باب من الشرك النذر لغير الله                           |
| ۲۳۳  | باب من الشرك الاستعاذة بغير الله                       |
| 747  | باب من الشرك أن يستغيث بغير الله                       |
| 720  | باب قول الله تعالى ﴿أيشركون ما لا يخلق شيئا ﴾          |
| 704  | باب قول الله تعالى ﴿حتى إذا فزع عن قلوبهم﴾             |
| 777  | باب الشفاعة                                            |
| 777  | باب قول الله تعالى ﴿إنك لا تهدي من أحببت               |
|      | باب ما جاء أن سبب كفر بني أدم وتركهم دينهم هو الغلو في |
| 444  | الصالحين                                               |
| 444  | باب ما جاء من التغليظ فيمن عبدالله عند قبر رجل صالح    |
| 790  | باب ما جاء أن الغلو في قبور الصالحين يصيرها أوثانا     |
| 444  | باب ما جاء في حماية المصطفى ﷺ جناب التوحيد             |
| 4.4  | باب ما جاء أنَّ بعض هذه الأمة يعيد الأوثان             |
| 411  | باب ما جاء في السحر                                    |
| ۳۱۷  | باب بيان شيء من أنواع السحر                            |

| الصفحة          | الموضوع                                                                        |
|-----------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۲٥             | باب ما جاء في الكهان ونحوهم                                                    |
| ۳۳۱             | باب ما جاء في النشرة                                                           |
| ۳۳۲             | باب ما جاء في التطير                                                           |
| ۳٤٠             | باب ما جاء في التنجيم                                                          |
| ۳٤۲             | باب ما جاء في الاستسفاء بالأنواء                                               |
| ۳٤٦             | باب قول الله تعالَى ﴿ومن الناس من يتخذ من دون الله أندادا ﴾                    |
| ۳٥١             | باب قول الله تعالى ﴿إنما ذَلَكُمُ الشيطان يخوف أولياءه﴾                        |
| ۳٥٥             | باب قول الله تعالى ﴿وعلى الله فتوكلوا إن كنتم مؤمنين﴾                          |
| ۳٥٨             | باب قول الله تعالى ﴿أَفَأَمَنُوا مَكُرُ اللهُ﴾                                 |
| ۳٦١             | باب من الإيمان بالله الصبر على أقدار الله                                      |
| ۳٦٦             | باب ما جاء في الرياء                                                           |
| ۳۷۱             | باب من الشرك إرادة الإنسان بعمله الدنيا                                        |
|                 | باب من أطاع العلماء والأمراء في تحريم ما أحل الله                              |
|                 | باب قول الله تعالى ﴿ يَاأَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطْيَعُوا اللهِ وأَطْيَعُوا |
| ۳۷۹             | الرسول وأولي الأمر منكم ﴾                                                      |
| <sup>ተ</sup> ለ۳ | باب من جحد شيئاً من الأسماء والصفات                                            |
| " <b>۸۷</b>     | باب قول الله تعالى ﴿يعرفون نعمت الله ثم ينكرونها﴾ .                            |
| "ለዓ             | باب قول الله تعالى ﴿فلا تجعلوا لله أندادا وأنتم تعلمون﴾                        |
| ۲۹۳             | باب ما جاء فيمن لم يقنع بالحلف بالله                                           |
| ۳۹٥             | باب قول ما شاء الله وشئت                                                       |
| *99             | باب من سب الدهر فقد أذى الله                                                   |
| ٤٠١             | باب التسمي بقاضي القضاة ونحوه                                                  |
| ٤٠٣             | باب احترام أسماء الله وتغيير الاسم لأجل ذلك                                    |
| ٤٠٥             | باب من هزل بشيء فيه ذكر الله أو القرآن أو الرسول                               |

| نفحة  | الموضوع الم                                            |
|-------|--------------------------------------------------------|
|       | باب ما جاء في قول الله تعالى ﴿ولئن أذقناه رحمة منا     |
| ٤٠٩   | من بعد ضراء مسته ♦                                     |
|       | باب قول الله تعالى ﴿فلما آتاهما صالحا جعلا له شركاء    |
| ۱٥ع   | فيما أتاهما﴾                                           |
| ٤١٩   | باب قول الله تعالى ﴿ولله الأسماء الحسني فادعوه بها     |
| 173   | بيان الاسم الأعظم                                      |
| ٤٣٠   | باب لا يقال: السلام على الله                           |
| 227   | باب قول: اللهم اغفر لي إن شئت                          |
| 333   | باب لا يقول: عبدي وأمّتي                               |
| 273   | باب لا يرد من سأل بالله                                |
| ٤٣٩   | باب لا يسأل بوجه الله إلا الجنة                        |
| 133   | باب ما جاء في اللو                                     |
| 2 2 2 | باب النهي عن سب الريح                                  |
| 220   | باب قول الله تعالى ﴿يظنون بالله غير الحق ظن الجاهلية ♦ |
| 889   | باب ما جاء في منكري القدر                              |
| 807   | باب ما جاء في المصورين                                 |
| १७    | باب ما جاء في كثرة الحلف                               |
| 373   | باب ما جاء ذمَّة الله وذمة نبيه                        |
| ٤٧٠   | باب ما جاء في الإقسام على الله                         |
| 273   | باب لا يستشفّع بالله على خلقه                          |
|       | باب ما جاء في حماية النبي ﷺ حمى التوحيد وسده           |
| ٤٧٤   | طرق الشرك                                              |
|       | باب ما جاء في قول الله تعالى ﴿وما قدروا الله حق قدره   |
| ٤٨٣   | والأرض جميّعا قبضته يوم القيامة﴾                       |